
581

BOLETÍN OFICIAL
de las DIÓCESIS de la

PROVINCIA ECLESIÁSTICA
de MADRID

Junio 2003 6

SR. CARDENAL-ARZOBISPO

Jornada "Pro Orantibus" .......................................................................................................................... 583
Los Medios de Comunicación al servicio de la auténtica paz .............................................................. 585
Ante la solemnidad del Corpus Christi ................................................................................................... 588
Carta pastoral en el Día Nacional del Apostolado Seglar y de la Acción Católica ........................... 590
Carta a los misioneros en la Jornada de los Misioneros Diocesanos .................................................. 595
Carta a los diocesanos en la Jornada de los Misioneros Diocesanos ................................................... 597
Carta a los familiares en la Jornada de los Misioneros Diocesanos .................................................... 600
Discurso inaugural en la LXXX Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal ............................. 602
Homilía en la Solemnidad del Santísimo Cuerpo y Sangre de Cristo .................................................. 617
Presentación de la Exhortación Apostólica Postsinodal "Ecclesia in Europa" ................................ 622
Carta pastoral con ocasión del Día del Papa ......................................................................................... 631

CANCILLERÍA-SECRETARÍA

Consejo Presbiteral ................................................................................................................................... 634
Nombramientos ........................................................................................................................................ 637
Sagradas Órdenes ....................................................................................................................................... 639
Defunciones ............................................................................................................................................... 642
Actividades del Sr. Cardenal. Junio 2003 ............................................................................................... 643

SR. OBISPO

Visita pastoral a la parroquia de San Sebastián Mártir .......................................................................... 645
Visita pastoral a la parroquia de Santa María de los Ángeles ............................................................... 648
Fiesta de la Cofradía del "Cristo Universitario de los Doctrinos" ...................................................... 651
Visita pastoral a la parroquia de Madre del Rosario .............................................................................. 658
Jesucristo, sumo y eterno sacerdote ....................................................................................................... 662
Visita pastoral a la parroquia de los "Santos Juan y Pablo" ................................................................. 668
"Corpus Christi" ....................................................................................................................................... 672
Clausura de la visita pastoral al Arciprestazgo de Coslada-San Fernando .......................................... 676

VICARÍA GENERAL

Actividades diocesanas ............................................................................................................................. 681

CANCILLERÍA-SECRETARÍA

Defunciones ............................................................................................................................................... 686
Actividades del Sr. Obispo. Junio 2003 .................................................................................................. 687

Diócesis de Madrid

Diócesis de Alcalá de Henares



582

Edita:
SERVICIO EDITORIAL DEL ARZOBISPADO DE MADRID.  c/ Bailén, 8  -  28071-MADRID  -  Teléfono: 91 454 64 00

Redacción:
DELEGACIÓN DIOCESANA DE MEDIOS DE COMUNICACIÓN SOCIAL
c/ La Pasa, 5. Bajo, dcha.  -  28005-MADRID  -  Teléfono: 91 364 40 50  -  E-mail: boam@planalfa.es

Administración, Suscripciones y Publicidad:
c/ Bailén, 8  -  28071-MADRID  -  Teléfono: 91 454 64 00

Imprime:
Orinoco Artes Gráficas, S.L.   -   c/ Caucho, 9  -  Tels. 91 675 14 33 / 91 675 17 98  -  Fax: 91 677 76 46
E-mail: origrafi@teleline.es  -  28850-Torrejón de Ardoz (Madrid)

AÑO CXXI - Núm. 2750 - D. Legal: M-5697-1958

SR. OBISPO

Homilía en la eucaristía de la clausura del curso 2002-2003 del Centro Diocesano de Teología .... 689
Homilía en el día del Sagrado Corazón de Jesús .................................................................................... 693

CANCILLERÍA-SECRETARÍA

Defunción .................................................................................................................................................. 697

INFORMACIÓN

VIII Curso de teología para jóvenes ....................................................................................................... 698

DELEGACIÓN DE ASOCIACIONES DE FIELES

Nueva Junta de Gobierno ......................................................................................................................... 700

ROMANO PONTÍFICE

Exhortación Apostólica Postsinodal "Ecclesia in Europa" ................................................................. 701
Mensaje para la 37ª Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales .............................................. 777

Diócesis de Getafe

Iglesia Universal



583

Diócesis de Madrid

JORNADA PRO ORANTIBUS

Mis queridos hermanos y hermanas:

En la solemnidad de la Santísima Trinidad -el domingo 15 de junio- la
Iglesia en España celebra la Jornada «Pro Orantibus», de la vida consagrada
contemplativa.

En este año el lema escogido por la Comisión Episcopal para la vida
consagrada «La Vida Contemplativa: brocal de intimidad» quiere poner de re-
lieve uno de los mensajes que el Papa Juan Pablo II dirigió a los jóvenes el
pasado día 3 en Cuatro Vientos: «Sin interioridad el hombre moderno pone en
peligro su misma integridad».

Las monjas y los monjes contemplativos, de los treinta y ocho monaste-
rios de nuestra archidiócesis, nos dan testimonio -con su vida dedicada a la
oración- de que, cuando se promueve el espíritu contemplativo, todo lo humano
llega a su verdadera y definitiva plenitud. La vida contemplativa, por medio del
monacato, estuvo presente en la formación cristiana de Europa, por eso el Santo
Padre nos decía: «Contribuiréis mejor al nacimiento de la nueva Europa del
espíritu abierta al diálogo y a la colaboración con los demás pueblos en el
servicio a la paz y a la solidaridad, si no separáis nunca la acción de la con-
templación». La vida contemplativa de nuestros monasterios, además del testi-
monio de sus personas y comunidades, nos estimula a todos a unir en la existen-
cia cristiana la oración y la acción pastoral y apostólica. Gracias a los

SR. CARDENAL-ARZOBISPO



584

contemplativos podemos crecer en vitalidad dentro de la comunión eclesial al
servicio de la misión evangelizadora.

Los cinco santos que fueron canonizados por el Papa en la Plaza de
Colón el primer domingo de mayo, vivieron su entrega heroica a Dios y a los
hermanos gracias a la experiencia interior de Jesucristo, alcanzada y madurada
en la oración. Entre ellos figura una contemplativa y mística de nuestros días, la
madrileña Santa María Maravillas de Jesús, que supo responder al amor del
Corazón de Jesús con un amor esponsal sin paliativos, ardiente y oblativo, ofre-
cido por la salvación de las almas y comprometido con los pobres, a los que
llegó eficazmente, incluso desde la clausura.

A la vez que damos gracias a Dios por las personas consagradas en la
vida religiosa contemplativa y por las nuevas vocaciones que van surgiendo, les
agradecemos en esta jornada también a todas ellas su oración, sacrificio y entre-
ga en favor de la Iglesia y del mundo, al servicio -desde lo escondido- de la
fraternidad y de la paz. Pedimos para que sigan las huellas de los santos y santas
que les han precedido en la misma vida contemplativa y que el Señor las bendi-
ga y nos agracie con nuevas vocaciones para esta vida consagrada en la Iglesia.

Con mi afecto y bendición.

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid

Madrid, 29 de mayo de 2003



585

LOS MEDIOS DE COMUNICACIÓN
 AL SERVICIO DE LA AUTENTICA PAZ

XXVII Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales

Alocución para Radio COPE
Madrid, 1 de junio de 2003

Mis queridos hermanos y amigos:

La importancia pastoral de la Jornada Mundial de los Medios de Comu-
nicación para la Iglesia y la sociedad, sobre todo considerada y vista en la pers-
pectiva del Mensaje del Santo Padre para la misma -«los Medios de Comunica-
ción Social al servicio de la auténtica paz»- ha cobrado en España este año un
acento de dramática y acuciante actualidad con el atentado cometido por ETA
anteayer en la localidad navarra de Sangüesa en el que han sido asesinados dos
policías nacionales, otro gravísimamente herido, más un trabajador de Telefóni-
ca que sufre también lesiones graves.

La colocación de esta Jornada en el día de la Solemnidad de la Ascen-
sión del Señor, hace ya treinta y siete años, indica a toda la comunidad eclesial
donde se encuentra uno de los campos de la misión y evangelización más deci-
sivos para la sociedad y cultura de nuestro tiempo. Cuando el Señor, antes de su



586

Ascensión al Cielo, se despide de los suyos, les deja el mandato del anuncio
universal del Evangelio y del Bautismo de todas las gentes en el nombre del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, ordenándoles que retornen a Jerusalén para
aguardar la venida del Espíritu que les había prometido. No les impone otras
condiciones. Los medios humanos para la evangelización quedan abiertos a la
luz y al impulso amoroso del Espíritu y a la discreción apostólica de la Iglesia.
El futuro los irá desvelando a tenor de «los signos de los tiempos», propios de
cada época. La nuestra, inmersa en un sistema global de comunicación entre las
personas y los pueblos, o será evangelizada recurriendo eficazmente a los ins-
trumentos de esa comunicación universal -los escritos, los audiovisuales, los
electrónicos, internet, etc.- o no será evangelizada, al menos con la efectividad
cultural y la hondura existencial precisas.

Por ejemplo, ateniéndonos al tenor del Mensaje de este año, resultará
extremadamente difícil llevar a todos los miembros y realidades institucionales,
que articulan las sociedades y los pueblos, la verdad y la vida del Evangelio de
la Paz, si los medios de comunicación social prescinden de la verdad, de la
justicia, del amor y de la libertad a la hora de proporcionar la información sobre
los acontecimientos y protagonistas de la actualidad y, muy especialmente, cuando
tratan de valorar e interpretar «la noticia» o «el suceso» del acontecer particular
o general que constituye la materia informativa. El evangelio de Jesucristo, Cru-
cificado y Glorificado por la salvación del mundo, la Buena Noticia de la justi-
cia misericordiosa, del amor gratuito y de la gracia que perdona y sana toda
herida del corazón del hombre, sólo es participable a través de los medios de
comunicación social si los periodistas y los comunicadores están dispuestos y
saben trasmitir convicciones, sentimientos, actitudes y compromisos impregna-
dos de la verdad y de la misericordia de Cristo Jesús, el Salvador del hombre,
con el vigor y la fuerza interior inspirada por su Espíritu.

Todo un reto ético y espiritual para los profesionales de la comunica-
ción, especialmente grave y exigente para aquellos que intentan ejercer su pro-
fesión cristianamente, en la forma de una verdadera y actualísima vocación del
seglar llamado al compromiso de la evangelización. Un reto que demanda no
pocas veces el comportamiento heroico de los testigos cristianos: del mártir de
la fe y de la verdad de Dios y del hombre. ¡Cuán frecuentemente ocurre eso en
la España de hoy, cuando se trata de anunciar y proponer con obras y palabras
el Evangelio de la Paz contra toda violencia terrorista y toda lesión de los dere-
chos a la vida del ser humano y de los demás derechos fundamentales de la



587

persona humana a la libertad, a la participación y a la solidaridad social! Para
salir victoriosos en esa apuesta por el Evangelio, por el que se proclama y siem-
bra la Paz de Dios en el corazón del hombre y de los pueblos en España y en
Europa, -¡en el mundo entero!- resulta imprescindible un retorno, en unos ca-
sos, y una profundización, en otros de la vida interior, a la que invitaba el Papa
al dirigirse a los jóvenes de España en «Cuatro Vientos». Decía Juan Pablo II:
«El drama de la cultura actual es la falta de interioridad, la ausencia de contem-
plación. Sin interioridad la cultura carece de entrañas, es como un cuerpo que
no ha encontrado todavía su alma... Sin interioridad el hombre moderno pone
en peligro su misma integridad». Ese drama moderno de una cultura sin dimen-
sión contemplativa, que se expresa y vive con plenitud en el encuentro con
Jesucristo, sólo es superable en su raíz si se entra decididamente por los sende-
ros de una auténtica espiritualidad cristiana. El proponérselo y perseguirlo con
firmeza y perseverancia constituye para los profesionales cristianos de la comu-
nicación una cuestión de vida o muerte.

A eso nos convoca el Papa a todos, con expresiones de especial afecto a
los jóvenes católicos, y con indudable y obvia aplicación a los periodistas; ani-
mándonos a acudir a «la Escuela de la Virgen María» para que se logre esa
relación íntima, personal y salvadora, con el Señor. En la medida en que avan-
cemos por ese camino, se hará realidad cumplida, cada vez más al alcance de
nuestras manos, el primer saludo que nos dirigía el Santo Padre en el Aeropuer-
to de Barajas al tocar tierra española el pasado tres de mayo: ¡LA PAZ ESTE
CONTIGO, ESPAÑA! ¡ESPAÑA TIERRA DE MARÍA!

Con todo afecto y mi bendición,

† Antonio María Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



588

ANTE LA SOLEMNIDAD DEL CORPUS CHRISTI

Queridos diocesanos:

La cercanía de la solemnidad del Corpus Christi me mueve a dirigirme a
vosotros para exhortaros a participar en los actos que cada año pretenden avivar
la fe y la devoción al misterio eucarístico que, como ha recordado recientemente
el Papa Juan Pablo II, vive la Iglesia. Ciertamente, «la Iglesia vive de la Eucaris-
tía» (Juan Pablo II, Ecclesia de Eucharistia, 1); en ella tiene el manantial de su
vida y hacia ella tiende todo lo que realiza durante su peregrinación en este
mundo. La Eucaristía es el centro de la fe y del culto cristiano y el tesoro que
esconde todas las riquezas de la gracia, por la sencilla razón de que es el mismo
Cristo. Gracias a ella hemos conocido el amor de Cristo, que se entregó a sí
mismo, en el sacrificio de su Cuerpo y Sangre, y, gracias a ella, podemos cami-
nar con seguridad hacia la patria definitiva porque es el aliento que anticipa, ya
aquí, el banquete del Reino de los cielos. Como Sacrificio y como Banquete, la
Eucaristía nos permite entrar en la misteriosa comunión del Cuerpo y de la San-
gre del Señor.

En su reciente encíclica sobre la Eucaristía, Juan Pablo II nos recuerda a
los Pastores de la Iglesia nuestra misión de animar «el culto eucarístico, particu-
larmente la exposición del Santísimo Sacramento y la adoración de Cristo pre-
sente en las especies eucarísticas» (Juan Pablo II, Ecclesia de Eucaristía, 25). La
solemnidad del Corpus Christi es la mejor ocasión para invitar a toda la Diócesis
a la contemplación y adoración de Cristo presente entre nosotros hasta el fin de



589

la historia en el sacramento de su Cuerpo y de su Sangre. Venid y adoremos a
Cristo. Venid y saciemos nuestra hambre y nuestra sed de vida eterna, partici-
pando en la mesa en la que el Hijo de Dios nos ofrece la comida y la bebida de
la inmortalidad. Os invito, pues, a participar en la solemne celebración eucarística
que tendrá lugar el día 22 de Junio, a las 19,00 horas, en la explanada de la
Catedral, al término de la cual comenzará la procesión del Santísimo Sacramen-
to por las calles de Madrid. Invito de modo especial a los sacerdotes, ministros
de la Eucaristía; a los religiosos y religiosas y miembros de Institutos seculares,
a los movimientos y asociaciones apostólicas, y a todos los fieles cristianos, a
que participen en esta solemne liturgia que pretende dar gloria a Cristo, Pan
vivo bajado del cielo, y acrecentar la comunión eclesial. Los ecos de la Visita
del Santo Padre en nuestras almas, todavía tan vivos, nos alientan a todos a
reunirnos de nuevo como Iglesia Diocesana en torno a Jesús Sacramentado.

Como preparación a esta solemnidad, y según la tradición ya implanta-
da en la Diócesis, nos congregaremos la víspera, 21 de Junio, a las 21,00 horas
en la Catedral, para celebrar una vigilia de adoración a Cristo de modo que
podamos gustar que «es hermoso estar con Él y, reclinados sobre su pecho
como el discípulo predilecto (cf. Jn 13,25), palpar el amor infinito de su cora-
zón» (Juan Pablo II, Ecclesia de Eucharistia, 25). De ahí nacerá, sin duda, el
deseo de amar como Él nos amó y de llevar a los hombres el testimonio de
nuestra caridad, cumpliendo así lo que dice san Juan: «En esto hemos conocido
la caridad, en que Él dio su vida por nosotros; también nosotros debemos dar la
vida por los hermanos» (1Jn 3,16).

Con el deseo de que todos, sacerdotes y comunidades cristianas, seáis
portavoces de estas celebraciones y animéis a participar en ellas, os espero con
gozo para que todos juntos alabemos a Dios por este gran Sacramento y demos
testimonio público de la fe en Cristo resucitado, siempre presente en su Iglesia.

Con mi afecto y bendición,

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



590

Queridos hermanos y hermanas en el Señor:

«Se llenaron todos del Espíritu Santo, y hablaban las maravillas de Dios»
(Hch 2, 4.11). Dios sigue obrando en nuestro mundo, y con una generosidad
desbordante llena los corazones de sus hijos con el don del Espíritu Santo que
envía a nuestros corazones.

Cuando estemos celebrando la Solemnidad de Pentecostés, habrá pasa-
do un mes de la visita que el Santo Padre realizó a España. Días intensos, Pen-
tecostés adelantado para la Iglesia en Madrid. El Espíritu Santo nos concedió
vivir de un modo nuevo su presencia entre nosotros. El Santo Padre, con su
visita, ha renovado nuestra entrega y nuestro deseo de servir fielmente a la Igle-
sia. Para todos los que tuvimos la oportunidad de participar en los diferentes
actos, aunque fuera por televisión, ha supuesto una renovación interior, y un
nuevo impulso a nuestro afán apostólico.

En el encuentro que el Santo Padre mantuvo en Cuatro Vientos, y junto
al testimonio hermoso de los jóvenes que contaron su experiencia, él nos mani-

CARTA PASTORAL EN EL DÍA NACIONAL
DEL APOSTOLADO SEGLAR Y DE LA

ACCIÓN CATÓLICA

«CRISTIANOS LAICOS, INSTRUMENTOS DE PAZ»



591

festó cómo, tras cincuenta y seis años de sacerdocio, el servicio a Dios y a los
hombres merece la pena. Este testimonio, junto con el de los enfermos allí pre-
sentes, o el de los jóvenes que nos hablaron, fue una nueva manifestación de la
presencia del Espíritu entre nosotros.

Estoy seguro que todos, como yo mismo, sentisteis aquellos días que un
nuevo Pentecostés se estaba produciendo en nuestra diócesis. Con la llegada de
cientos y cientos de miles de jóvenes y de adultos de todas las diócesis de Espa-
ña -¡más de un millón!-, con la riqueza manifestada en la pluralidad de vocacio-
nes concretas que se descubrían por las calles de nuestra ciudad, hemos revivi-
do aquella primera predicación de Pedro en Jerusalén y hemos oído hablar de
las maravillas de Dios (cf. Hch 2,10). El sucesor de Pedro, visitando nuestra
nación, ha provocado otro nuevo prodigio en el corazón de los que estábamos
allí y hemos sido testigos de la acción del Espíritu Santo.

Esto ha suscitado en mi alma, como Pastor de la Diócesis, un profundo
sentimiento de agradecimiento al Señor por todo lo que hemos vivido. Ahora,
ante la fiesta de Pentecostés, pido de nuevo al Espíritu de Dios que llene los
corazones de sus fieles y encienda en todos nosotros la llama de su amor. ¡Qué
hermosa fiesta! La llegada del Espíritu Divino a los apóstoles reunidos en ora-
ción, junto con María, la madre del Señor, es el comienzo de la predicación
apostólica. La Iglesia desde entonces lleva a los hombres y mujeres la Buena
Nueva, el mensaje salvador de Cristo. «El Espíritu viene en ayuda de nuestra
debilidad» (Rom 8,26) y nos anima a dar un testimonio veraz de nuestra fe.

Ese Espíritu nos impulsa a sembrar la paz de Dios en el corazón de los
hombres: la paz que el mundo no puede dar, sino que procede del Corazón de
Cristo. Esa paz que el mundo ansía, y que se ve quebrantada en tatas ocasiones
por el pecado del hombre. La paz fue el saludo de Cristo resucitado a sus após-
toles. Es el saludo de los pastores de la Iglesia a los fieles: «La paz del Señor
esté con vosotros». Pedimos al Señor que «la Iglesia sea, en medio de nuestro
mundo, dividido por las guerras y discordias, instrumento de unidad, de concor-
dia y de paz» (Plegaria Eucarística V/D).

Este ha sido también el mensaje de Juan Pablo II en su reciente visita:
«la espiral de violencia, el terrorismo y la guerra provoca, todavía en nuestros
días, odio y muerte. La paz -lo sabemos- es ante todo un don de lo Alto que
debemos pedir con insistencia y que, además, debemos construir entre todos



592

mediante una profunda conversión interior. Por eso, hoy quiero comprometeros
a ser operadores y artífices de paz» (Juan Pablo II, Saludo inicial en el Aeródro-
mo de Cuatro Vientos, 3).

La Comisión Episcopal de Apostolado Seglar ha elegido, para esta fies-
ta de Pentecostés, en la que celebramos el Día de la Acción Católica y del Apos-
tolado Seglar, un lema que hace referencia a esta inquietud del corazón del Papa
y de la Iglesia. «Cristianos laicos, instrumentos de paz».

Los seglares estáis llamados a ser los sembradores de la paz que el Espí-
ritu Santo ha puesto en vuestro corazón. La responsabilidad de la paz no recae
solamente en quienes tienen autoridad en los gobiernos de las naciones. Cada
uno en su lugar, en las familias, en los trabajos más dispares, en los lugares de
descanso y convivencia, debe sembrar con su ejemplo y con su palabra, como
verdadero testigo de la fe, la paz del Señor.

Ahí radica la grandeza de la vocación cristiana vivida por los seglares.
Sin miedos ni complejos, con libertad de espíritu, implantan en el mundo el
Reino de Cristo: «reino eterno y universal; el reino de la verdad y la vida, el
reino de la santidad y la gracia, el reino de la justicia, el amor y la paz» (Prefacio
de la solemnidad de Cristo Rey). Ser sembradores de paz, tal como nos recorda-
ba Su Santidad, implica la conversión del corazón. Tenemos que vivir esa paz
nosotros. Para poder entregarla debemos nosotros mismos poseer esa paz inte-
rior, que es fruto de nuestro deseo de agradar a Dios en todas las cosas y de vivir
en justicia y amor con los demás. Esa paz del corazón la han tenido los hombres
y mujeres que nos precedieron en nuestro peregrinar por la tierra, a pesar de las
dificultades y contrariedades que tuvieron que soportar. Esa paz la tienen hoy
quienes viven con rectitud de corazón, los que buscan la voluntad de Dios y la
cumplen. Los bautizados buscan esa voluntad en los ámbitos y compromisos en
los que se desenvuelve su vida cotidiana. Allí, viviendo las virtudes humanas y
cristianas, conforman su vida con el querer de Dios y buscan realmente la san-
tidad personal.

Conviviendo con los demás en la vida ordinaria serán capaces de trans-
mitir la paz a los hombres. Si siempre ha debido ser así, cuánto más en nuestros
días en los que los hombres viven con angustia y tensión muchas de sus ocupa-
ciones. La vida de familia está a veces llena de dificultades, de situaciones dolo-
rosas y complejas: «en contraste con su vocación originaria de paz la familia es,



593

por desgracia y no raramente, lugar de tensiones y agresiones o bien víctima
indefensa de las numerosas formas de violencia que marcan a nuestra sociedad»
(Juan Pablo II, Mensaje, 1 de enero de 1994). El trabajo provoca en muchos
también desencanto y nervios y el mismo descanso se ha transformado en un
momento para hacer muchas cosas que ni sosiegan ni alivian, en muchas oca-
siones, las tensiones interiores. Ser sembradores de paz y de alegría significa
que el seglar está como la levadura en la masa, ofreciendo al mundo, a los más
cercanos, la solución de sus angustias y la respuesta a sus interrogantes.

Como el Santo Padre nos ha recordado hace apenas un mes, es la vida
interior, la relación con Cristo, la única fórmula para poder transmitir a la socie-
dad la paz que el mundo no puede dar pero de la que están tan necesitados
nuestros coetáneos.

En este día de Pentecostés en el que recordamos el valor y la dignidad
del apostolado de los seglares, quiero hacer un llamamiento a todos los fieles de
la Diócesis de Madrid a tomar en serio la necesidad de evangelizar, de transmitir
con entusiasmo y perseverancia el Evangelio de Cristo. Sólo acercando a los
hombres el amor de Dios, seremos capaces de construir esa civilización del
amor, en la que el hombre, todo hombre, viva conforme a su dignidad de hijo de
Dios y se pueda ir consolidando la paz en el mundo.

Las asociaciones y movimientos que han ido surgiendo a lo largo de los
siglos de la vida de la Iglesia han nacido, en muchas ocasiones, con esa voca-
ción evangelizadora desde dentro del mundo. Por ello han sido tan importantes
en el desarrollo de la cultura de la paz en el mundo y sociedad contemporáneas.
La Iglesia no sólo las mira con afecto sino que las propone como verdaderos
vehículos de transmisión de la fe en Cristo Jesús.

Al comienzo de su pontificado el Santo Padre le especificaba a la Ac-
ción Católica cuál debía ser ese talante peculiar de sus militantes en su testimo-
nio cristiano: «¿Qué debe hacer la Acción Católica?» Llevar la sonrisa de la
amistad y de la bondad a todos y a todas partes. El error y el mal deben ser
siempre condenados y combatidos; pero el hombre que cae o se equivoca debe
ser comprendido y amado. Las recriminaciones, las críticas amargas y polémi-
cas, las lamentaciones sirven de poco; debemos amar nuestro tiempo y ayudar
al hombre de nuestra época. Un ansia de amor debe brotar continuamente del
corazón de la Acción Católica» (Juan Pablo II, 30-XII-78).



594

Por su específica vinculación con las Diócesis, la Acción Católica está
siempre presente en el corazón del Obispo que encomienda a sus militantes el
trabajo apostólico de modo orgánico y organizado. Ante el reto de la llamada
del Santo Padre a la evangelización, los miembros de esta asociación deben
sentir no sólo la responsabilidad de ser apóstoles sino también la alegría de
saberse llamados de un modo peculiar a implantar la Iglesia en el corazón del
mundo y de la sociedad en estos comienzos del siglo XXI: ¡un magnífico servi-
cio a la paz en este comienzo de siglo y de milenio, tan conmocionado por la
violencia terrorista y por las guerras!

Animo en este día hermoso de Pentecostés a que todos valoremos el
esfuerzo de los militantes de Acción Católica y de tantos otros movimientos
eclesiales, por sacar adelante los proyectos de la Iglesia, así como a redescubrir
el valor del apostolado asociado de tal modo que entre todos lo fomentemos en
nuestras parroquias como instrumento de formación, de profundización en la fe
y de vivencia apostólica de niños, jóvenes y personas adultas.

Pido a nuestra Señora de la Almudena que la solemnidad de Pentecostés
reavive en todos nosotros, y muy especialmente en los miembros de la Acción
Católica y de los otros movimientos eclesiales, el deseo de santidad y de aposto-
lado que el Santo Padre Juan Pablo II dejó en su viaje a España.

Con todo afecto y mi bendición

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



595

Mis queridos misioneros y misioneras madrileños:

Es para mí motivo de gozo y de satisfacción grande dirigirme a voso-
tros, siguiendo la tradición anual, con motivo de la Jornada que nuestra Iglesia
particular de Madrid dedica a avivar el recuerdo de los misioneros y misioneras
que de ella habéis partido para anunciar a lo largo y ancho del mundo, con
vuestra palabra y vuestra vida entera, la Salvación obrada por Jesucristo, me-
diante el misterio de su Muerte y Resurrección, para reunir a los hijos de Dios
dispersos, en la unidad del Padre, del hijo y del Espíritu Santo.

Este año tiene lugar este Día tan vuestro, y tan de toda la Iglesia en
Madrid, como es la Jornada de los Misioneros Diocesanos, en la Fiesta de la

CARTA A LOS MISIONEROS EN LA
JORNADA DE LOS MISIONEROS DIOCESANOS

Domingo 15 de junio de 2003
Solemnidad de la Santísima Trinidad

«Iglesia diocesana, ¡sé misionera!»

A los misioneros y misioneras diocesanos



596

Santísima Trinidad. La Misión de la Iglesia, vuestra Misión es justamente con-
gregar, reunir a los hombres para formar la única familia de los hijos de Dios,
hijos «en el Hijo», que nos ha enviado su Espíritu para que podamos decir con
Él, en verdad, «Abba, Padre». El misterio de Dios Uno y Trino es, pues, luz
poderosa que ha de guiar en todo momento vuestro ser y vuestro obrar misione-
ro. Al igual que toda nuestra comunidad diocesana. El lema de la Jornada de
este año es bien elocuente: «Iglesia diocesana, ¡sé misionera!». Todos y cada
uno de los miembros de nuestra Diócesis, pastores y fieles, consagrados y fami-
lias, niños, miembros de nuestra Diócesis, pastores y fieles, consagrados y fami-
lias, niños, jóvenes y mayores, hemos de vivir esa dimensión «misionera» que
constituye el centro mismo de nuestro ser Iglesia. Para que eso sea así, el testi-
monio de vuestra vida, don precioso del Señor, es sin duda de vital importancia.
No sólo vosotros hacéis que la Iglesia sea misionera, sino la Diócesis entera.
Pero no cabe duda que vuestra vida, a todos lo que permanecemos en Madrid,
nos alienta de manera especialísima, y es justo reconocerlo y proclamarlo. Con-
tad, pues, con nuestra gratitud, y con nuestras oraciones, al tiempo que nos
encomendamos igualmente a las vuestras.

A vuestra oración encomiendo, de manera especial, el Sínodo Diocesano.
Quiera el Señor que de él salga «más» misionera nuestra Iglesia particular de
Madrid. A ello también va a contribuir la reciente Visita del Santo Padre a Espa-
ña. Dejemos que resuenen fuertemente en el corazón de todos sus palabras al
finalizar la Misa de las canonizaciones en la madrileña Plaza de Colón «¡Espa-
ña evangelizada, España evangelizadora! ¡Ese es el camino!».

No puedo terminar sin dirigir la mirada a la Virgen de la Almudena,
nuestra Madre y Patrona, pidiéndole que bendiga vuestros esfuerzos y os ayude
a preservar en la fidelidad a su Hijo. Con todo afecto y mi bendición.

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



597

Mis queridos diocesanos:

En este año 2003, en el que hemos recibido la gracia extraordinaria de la
quinta Visita Apostólica a España del Santo Padre Juan Pablo II, «incansable
misionero», es la Fiesta de la Santísima Trinidad la ocasión elegida para cele-
brar la Jornada anual en que nuestra Iglesia diocesana de Madrid hace especial
memoria de los misioneros y misioneras que de ella han partido hacia lo largo y
ancho del mundo para anunciar la Buena Nueva de Jesucristo, hacia aquellas
tierras a las que todavía no ha llegado, o en las que aún la Iglesia no se ha
consolidado.

El misterio de Dios Uno y Trino, sacrosanto y al mismo tiempo
cercanísmo, pues es de dónde brota y se mantiene nuestra vida, nos sitúa en el

CARTA A LOS DIOCESANOS EN LA
JORNADA DE LOS MISIONEROS DIOCESANOS

Domingo 15 de junio de 2003
Solemnidad de la Santísima Trinidad

«Iglesia diocesana, ¡sé misionera!»

A los diocesanos



598

corazón mismo de la Misión. ¡Dios es familia, Dios es Amor que se difunde! El
Padre, que en la unidad del Espíritu Santo, desde toda la eternidad, se entrega al
Hijo, «en la plenitud de los tiempos» lo envió a la tierra, «se encarnó de Santa
María Virgen y se hizo hombre». Y de este modo el Hijo de Dios e Hijo de
María, Jesucristo Nuestro Señor, se convierte en «el primogénito entre mu-
chos hermanos», que llama a la Humanidad entera a constituir en Él una
sola familia, reunida por el Don del Espíritu Santo, por el que podemos lla-
mar a Dios, en verdad, «Abba, Padre». La historia humana se hace así «historia
de salvación».

Del mismo modo que Jesús, «Misionero del Padre», congregó a los
Apóstoles y les dio su Espíritu de Amor, surgiendo así la Iglesia naciente, ésta
llevaba en el centro de su ser la llamada a la misión universal: «Id -les dijo a los
Apóstoles en el momento de la Ascensión- y haced discípulos míos a todos los
pueblos, bautizándolos en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo»
(Mt.28,19). La Iglesia es, por tanto, misionera por naturaleza, lo que tiene su
aplicación tanto a la Iglesia universal como a cada una de las Iglesias particula-
res en que el misterio de la Iglesia halla su encarnación y realización en un lugar
o comunidad determinados.

En el documento, aún reciente, «La Misión ad gentes y la Iglesia en
España», hecho público por la Comisión Episcopal de Misiones, se nos recuer-
da esta exigencia vital del ser mismo de la Iglesia y de cada uno de sus miem-
bros: «Como el latido pertenece al corazón humano, la misión pertenece a la
Iglesia. Una Iglesia que no cumple con su misión deja de ser Iglesia de Jesús. El
mandato misionero recibido del Señor no es un puro encargo que le asigna una
tarea añadida, sino una palabra que constituye a la Iglesia por dentro. La Iglesia
se negaría a sí misma si dejara de cumplirla». Testigos espléndidos de este latido
vital y vitalizador de la Iglesia son nuestros misioneros diocesanos, que en esta
Jornada a ellos dedicada para alentarlos y fortalecerlos, se tornan admirable-
mente en aliento y fortaleza para nosotros.

«Iglesia diocesana, ¡sé misionera!»: así reza el lema elegido este año
para el Día Misionero por excelencia en nuestra Iglesia madrileña. Cerca de mil
setecientos son nuestros misioneros y misioneras diocesanos, y ellos son los
representantes visiblemente más cualificados de la condición misionera de nuestra
Iglesia particular de Madrid. Pero ellos solos no la hacen misionera. Por eso,
esta Jornada viene a recordarnos que ellos constituyen un estímulo poderoso



599

para que la diócesis entera parroquias, asociaciones y movimientos, comunida-
des religiosas, laicos consagrados, familias, fieles todos, sientan la Misión desde
el fondo de su ser y asuman su concreta responsabilidad en orden a la misión
universal. Tendremos ocasión de abordarlo específicamente a lo largo del Sí-
nodo Diocesano en cuyo período de gestación nos encontramos.

Justo es que en este «Día de los misioneros diocesanos», de modo muy
especial, les ofrezcamos nuestra colaboración generosa, tanto con la oración y
el sacrificio personales, como con las ayudas económicas, debidamente canali-
zadas a través del Consejo Diocesano de Misiones.

Por último, debemos poner en primerísimo plano las palabras que nos
dijo el Papa Juan Pablo II en su «adiós improvisado» al concluir la Misa de las
Canonizaciones de cinco santos españoles contemporáneos nuestros, testigos
extraordinarios precisamente de ese latido misionero que constituye el centro
del corazón de la Iglesia, en la madrileña Plaza de Colón el pasado 4 de mayo:
«¡España evangelizada, España evangelizadora! ¡Ése es el camino! No descui-
déis la misión que hizo noble a vuestro país en el pasado y es el reto intrépido
para el futuro».

A nuestra Madre y Patrona, Santa María la Real de la Almudena, enco-
mendamos a nuestros misioneros, a la vez que pedimos su intercesión para que
su Hijo no deje de suscitar en nuestra Iglesia diocesana vocaciones para la Mi-
sión universal, especialmente entre los jóvenes; sacerdotes, religiosos y religio-
sas, miembros de asociaciones y movimientos laicales, familias enteras. Será
riqueza para toda la Humanidad y, por ello mismo -a la luz del Misterio de Dios,
Uno y Trino, a cuya imagen hemos sido creados-, riqueza inmensa para cada
uno de nosotros.

Con mi afecto y bendición.

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



600

Queridos padres y familiares de los misioneros y misioneras madrileños:

Siguiendo la tradición anual, después de escribir a vuestros hijos y fami-
liares que se encuentran en la Misión en diversas partes del mundo, con motivo
del «Día del Misionero Diocesano», os toca a vosotros recibir mi saludo cariño-
sos, y mi más calurosa enhorabuena porque alguno de los miembros de vuestra
familia, dejando a su tierra y a los suyos, ha partido a lugares lejanos para anun-
ciar la salvación de Jesucristo, a aquellos que aún no lo conocen y cuyas cultu-
ras no han sido penetradas por el espíritu del Evangelio. Por ello merecéis mi
gratitud, y la de toda la Archidiócesis de Madrid, e igualmente mi felicitación.
Sí, porque, aunque la lejanía en el espacio suponga un dolor para vosotros, en
definitiva es motivo de alegría. A través de ellos, vosotros estáis siendo también,
de un modo especial, misioneros. Y ellos, asimismo, a través de vosotros, de

CARTA A LOS FAMILIARES EN LA
JORNADA DE LOS MISIONEROS DIOCESANOS

Domingo 15 de junio de 2003
Solemnidad de la Santísima Trinidad

«Iglesia diocesana, ¡sé misionera!»

A los familiares de los misioneros diocesanos



601

vuestro aliento y vuestra oración por ellos, encuentran el gozo y la fortaleza
verdaderos.

Vuestros queridos hijos, o familiares, constituyen, con todos los demás
misioneros diocesanos, el grupo más espléndido de testigos de Jesucristo por
toda la tierra, y por ello los más verdaderos bienhechores de la Humanidad. No
importa que el mundo no lo reconozca; su labor constante y silenciosa no pasa
inadvertida a los ojos de Quien todo lo ve y sabe recompensar con «el ciento
por uno». Para nuestra Iglesia diocesana, son un ejemplo y un estímulo podero-
so. Como lo sois vosotros también.

Os ruego que oréis al Señor, y que pidáis no sólo por ellos, y más en
concreto por su perseverancia en la vocación recibida -doy por supuesto que ya
lo hacéis-, sino porque el Dueño de la mies suscite vocaciones, sobre todo entre
los jóvenes, para la Misión universal a la que es llamada la Iglesia. Como a
vuestros hijos y familiares misioneros, a vosotros también quiero recordaros las
palabras del Santo Padre Juan Pablo II en su reciente visita, al finalizar la Misa
de las canonizaciones en la madrileña Plaza de Colón: «¡España evangelizada,
España evangelizadora! ¡Ése es el camino!» Quiera el Señor que, con su gracia,
sea cada día más una gozosa realidad.

Que la Virgen de la Almudena, nuestra Madre y Patrona, os bendiga, os
asista en vuestros quehaceres y os alcance de su divino Hijo fortaleza para ser
sus testigos en el ámbito en que se desenvuelve vuestra vida. Reitero mi felicita-
ción, y os envío mi saludo cordial y mi bendición a todos, muy especialmente a
los más pequeños de vuestras casas respectivas.

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



602

Eminentísimos señores Cardenales,
Excelentísimo señor Nuncio Apostólico,
Excelentísimos señores Arzobispos y Obispos,
Queridos hermanos y hermanas en el Señor:

Al comenzar los trabajos de la LXXX Asamblea Plenaria de la Confe-
rencia Episcopal Española, dirijo mi saludo cordial a todos ustedes: al Sr. Nun-
cio, a los miembros de la Asamblea, a los participantes en ella y a cuantos traba-
jan en esta Casa. Saludo también a los enviados de los diversos Medios de
Comunicación Social. Sean todos sinceramente bienvenidos.

Deseo tener presentes antes de nada a los hermanos obispos que han
fallecido en estos meses: a Mons. D. Antonio Palenzuela, obispo emérito de
Segovia, y a Mons. D. Teodoro Úbeda, obispo de Mallorca. Para ellos, nuestra
gratitud y nuestra oración.

También tenemos presentes en nuestra oración a las numerosas víctimas
de los dos accidentes que nos han conmovido hace pocos días: los 62 militares

DISCURSO INAUGURAL EN LA
LXXX ASAMBLEA PLENARIA DE LA

CONFERENCIA EPISCOPAL

Madrid, 16-20 de junio de 2003



603

que perdieron la vida en Turquía al regreso de una misión humanitaria en
Afganistán y las 19 personas fallecidas en el accidente ferroviario acaecido en
Chinchilla (Albacete) el pasado día 3 de junio. Para sus familiares y cuantos
lloran su muerte, pedimos al Señor resucitado el consuelo y la esperanza.

Felicitamos a los obispos que han asumido el servicio pastoral en sus
nuevas sedes: a Mons. D. Antonio Cañizares, arzobispo de Toledo; a Mons. D.
Jesús García Burillo, obispo de Ávila; a Mons. D. Carlos López, obispo de
Salamanca; a Mons. D. Atilano Rodríguez, obispo de Ciudad Rodrigo; a Mons.
D. Antonio Algora, obispo de Ciudad Real; a Mons. D. Enrique Vives, obispo
de Urgell y a Mons. D. Francisco Javier Martínez, arzobispo de Granada. Que
el Señor les ilumine, les fortalezca y les llene de gozo en su misión.

Al Sr. Cardenal D. Francisco Álvarez, a Mons. D. Rafael Torija y a
Mons. D. Juan Martí Alanis, les agradecemos sus largos años al frente de sus
diócesis y les auguramos todavía amplia fecundidad pastoral en su nueva etapa
de prelados eméritos.

I. Sobre la quinta Visita Pastoral a España del Santo Padre, Juan
Pablo II

1. Ambiente espiritual y pastoral para un nuevo comienzo

En la apertura de la última Asamblea Plenaria, el pasado mes de no-
viembre, tuve la ocasión de evocar ante ustedes el primer Viaje del Papa a Espa-
ña, del que por entonces celebrábamos precisamente el vigésimo aniversario[1].
Entre tanto hemos vivido el acontecimiento histórico de la quinta Visita pastoral
de Juan Pablo II a nuestras iglesias, felizmente realizada los días 3 y 4 del pasa-
do mes de mayo, y hoy me cabe la grandísima satisfacción de hacer algunas
reflexiones sobre ella y de bosquejar algunas de las perspectivas que nos ha
dejado abiertas.

Ha pasado ya mes y medio desde que el Papa se despidiera de nosotros
con su “¡Hasta siempre, España. Hasta siempre, tierra de María!”, palabras que
devolvían a nuestra memoria el inolvidable Viaje Pastoral del año 1982[2] Pero

[1] Cf. LXXIX Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española (18-22 de noviembre
de 2002), Discurso Inaugural.

[2] Cf. Juan Pablo II, Mensaje de Juan Pablo II a España, B.A.C., Madrid 1982, 264.



604

los ecos de lo acontecido siguen oyéndose y el poso de lo vivido está todavía
asentándose en los espíritus y en la conciencia de nuestras comunidades y de
España entera.

La presencia del Vicario de Cristo entre nosotros ha sido de nuevo un
acontecimiento de gracia verdaderamente extraordinario. Hemos podido com-
probar una vez más que la honda realidad espiritual de la Iglesia nos sorprende y
nos desborda siempre. ¡Cuándo aprenderemos a ver las cosas con la mirada profun-
da de la fe! ¡Cuándo nos dejaremos guiar más de verdad por el Espíritu de Jesucristo
resucitado, que alienta la travesía de su Pueblo por los mares de la historia! Sirvién-
donos del símil eclesiológico de la Iglesia como nave, de un antiguo escritor hispá-
nico[3], ¿no ha soplado con fuerza en esta Visita del Papa el viento de un nuevo
Pentecostés sobre las velas de nuestras iglesias? ¿No se abrirá con ella un nuevo
capítulo de la historia de la Iglesia en España? ¿No hemos sentido todos una
fuerte interpelación a la santidad que nos permita relanzar nuestro compromiso
apostólico, entre nosotros y también más allá de nuestras fronteras?

No es fácil evocar con las palabras el ambiente que se ha respirado en
Madrid, y en todos los rincones de nuestra geografía, durante los dos días de la
Visita del Papa. España entera ha asistido asombrada, a través de las pantallas
de la televisión y de los demás medios de comunicación, al hermoso espectácu-
lo ofrecido por un pueblo volcado en las calles y las plazas de la ciudad para
estar junto al Papa. Desde su llegada al aeropuerto, Juan Pablo II se encontró,
como hacía veinte años, y más aún, con la cercanía y el calor de unas gentes que
se disputaban los espacios recorridos por él para saludarle, aclamarle y manifes-
tarle que le querían. Las autoridades de la Nación supieron expresar, con su
presencia en el recibimiento, en los distintos actos de la Visita y luego en la
despedida, lo que el pueblo sabe y también comunica: que nos visitaba alguien
que no era un Jefe de Estado más; que la presencia del Papa, venturosamente
repetida, representa la presencia de Aquél a quien él mismo, sentado en el vehí-
culo que le conducía de un lado a otro por las calles de Madrid, no cesaba de
mentar con la fórmula conocida: “¡Alabado sea Jesucristo!”. Sí, es el Salvador
quien nos ha visitado en la persona de Pedro; es con Él con quien el pueblo
cristiano ha deseado encontrarse al saludar y acoger con tanto entusiasmo al
“Vicario de Cristo y Pastor de toda la Iglesia”[4] .

[3] Cf. Gregorio de Elvira, De arca Noé, en: Fuentes Patrísticas 13, Ciudad Nueva, Madrid
2000, 158-187.

[4] Cf. Concilio Vaticano II, Constitución Lumen gentium 22.



605

Los jóvenes se congregaron, en el aeródromo de Cuatro Vientos, en una
magna asamblea que superaba en número, en entusiasmo y en sentido interior
celebrativo a todas las concentraciones similares celebradas con anterioridad en
nuestro país y también a algunas de las vividas recientemente en el ámbito inter-
nacional. Todas las previsiones se vieron desbordadas. Los jóvenes vibraron
con la presencia y la palabra del Papa; dialogaron con él de una forma sencilla,
humorística y hasta genial, más allá de lo que parece que podría caber en un
acto tan multitudinario. Pero, al mismo tiempo se sintieron conmovidos por los
testimonio de fe de algunos coetáneos suyos, oraron con fervor y se dejaron
impactar por la palabra, por el canto y por la música. 

En la plaza de Colón, en el corazón de Madrid, el pueblo de Dios, en
toda su riqueza y variedad de edades, condiciones y procedencias, se congregó
para celebrar la eucaristía de modo impresionantemente masivo, pero nada im-
personal, sino con una intensa participación interior en la oración y en la alaban-
za litúrgicas. La canonización de cinco santos españoles del siglo XX, motivo
inmediato del Viaje apostólico, puso el acento espiritual a aquel encuentro emo-
tivo y hondo con el Santo Padre de tantas familias religiosas y apostólicas, de
tantos sacerdotes y seminaristas, de tantos fieles llegados desde todos los rinco-
nes de España. Las iglesias que se asientan en nuestras tierras desde los prime-
ros tiempos de la predicación del Evangelio se reunían, con sus pastores, en una
asamblea visible y extraordinariamente católica, universal y festiva, junto al su-
cesor de Pedro, para celebrar la santidad de la Iglesia en algunos de los más
destacados de sus hijos, inscritos en el catálogo de los santos, y para gozar, al
mismo tiempo, de la certeza que proviene de su inserción apostólica en el Nue-
vo Pueblo de Dios, peregrino “entre las persecuciones del mundo y los consue-
los de Dios”[5] en la historia hacia la Patria del cielo.

Pero el protagonista de estos días fue sin duda el Papa. Naturalmente,
según he apuntado ya, él desempeña un ministerio y ejecuta un encargo que le
ha sido encomendado. Como Sucesor de Pedro, obedece el mandato de Jesu-
cristo de confirmar a los hermanos en la fe[6]. Ahí está el secreto último de su
“protagonismo”: en su obediencia fiel. Pero no cabe duda de que Juan Pablo II
ejerce su servicio con un aliento personal de extraordinaria fuerza y cercanía
pastoral y humana. Siempre lo ha hecho así, empeñando toda su existencia en la

[5] Cf. Concilio Vaticano II, Constitución Lumen gentium 8.
[6] Cf. Concilio Vaticano II, Constitución Lumen gentium 22.



606

labor apostólica. No obstante, el efecto sin precedentes que ha causado esta
Visita hay que relacionarlo también con esa conjunción tan especial que la per-
sona del Papa manifiesta hoy entre el carácter quebradizo y débil de su situación
física y el enorme vigor personal e interior que se expresa en la fuerza de la
entrega a su misión y de lo que hay en él de indestructible [7] . En la persona del
Papa, anciano y joven a un tiempo, se puede experimentar de algún modo lo
que significa la salvación cristiana por el misterio pascual de Cristo, de muerte y
resurrección.

Nada de extraño tiene, pues, que, en medio de un ambiente, entonces un
tanto tenso socialmente, la Visita del Papa haya creado un clima eclesial y popu-
lar distinto, caracterizado por la serenidad, la paz y el gozo fraterno.

2. Las enseñanzas del Papa, horizonte de futuro para la Iglesia y para
España

El excepcional ambiente espiritual vivido en los días que hemos tenido
al Papa entre nosotros no se explica como un mero fenómeno de psicología de
masas. Hay que buscarle una razón más profunda. Hay que llegar a recordar y
valorar el significado de la autoridad de quien rige a la Iglesia en nombre de
Jesucristo y con la asistencia del Espíritu Santo[8]. Es esa autoridad la que enar-
dece la fe viva de los fieles, la que reaviva la fe mortecina de no pocos bautiza-
dos y la que interpela las conciencias de tantos hombres y mujeres que viven
desorientados en la marabunta de opiniones encontradas y de relativismo am-
biental en el que se mueve en muy buena medida la cultura de nuestros días y la
vida pública.

Pues bien, con su especial autoridad apostólica, Juan Pablo II nos ha
enseñado una vez más a apreciar la historia de nuestra fe católica como un
patrimonio de incalculable valor: “Sois depositarios de una rica herencia espiri-
tual que debe ser capaz de dinamizar vuestra vitalidad cristiana”[9]. Es la heren-
cia de la Palabra del Evangelio, vivida por incontables generaciones y por san-
tos y santas que han hablado y hablan, con sus hechos y con sus palabras, en
nuestra lengua, a la Iglesia universal.

[7] Juan Pablo II, Tríptico Romano. Poemas, Universidad Católica de Murcia 2003, 39: “Non
omnis moriar. / Lo que hay en mí de indestructible,...”.

[8] Cf. Concilio Vaticano II, Constitución Lumen gentium 21.
[9] Juan Pablo II, Al rezo del Regina coeli, en la Plaza de Colón, en: Ecclesia 3152 (10. V. 2003) 36.



607

No se trata de un patrimonio fosilizado, de mero interés para los museos.
El patrimonio de la fe es un legado vivo, de enorme trascendencia para todos los
ámbitos de la vida humana, desde la vida personal y familiar hasta la política y
cultural. Porque no se trata de otra cosa que de la conexión vital con Jesucristo.
No se trata de otra cosa que de la Tradición viva de la Iglesia, que nos enseña,
en la práctica espiritual, no sólo a conocer a Jesús como lo podrían hacer los
eruditos o los divulgadores cuando escriben libros buenos sobre él, sino que nos
introduce en la comunión de vida con Jesucristo resucitado, que transforma
nuestra existencia de acuerdo con su imagen de Hijo de Dios y de hombre
perfecto[10]. “Un Evangelio para hacerse hombre”, había escrito Juan Pablo II
en “Cruzando el umbral de la Esperanza”[11]. El rico patrimonio espiritual de
la Iglesia en España es antes que nada cauce para ese conocimiento interno y
vivo de Jesucristo, del que brota la santidad.

Las canonizaciones de San Pedro Poveda, San José María Rubio, Santa
Genoveva Torres, Santa Ángela de la Cruz y Santa Maravillas de Jesús han
sido expresión elocuente de la fuerza transformadora de lo humano que caracte-
riza a la herencia espiritual del pueblo cristiano. Todos ellos son hijos de un
tiempo muy cercano al nuestro, que han sido testigos de las miserias e incluso
de los dramas de una historia marcada por fuertes corrientes ideológicas y socia-
les que vienen tratando de apartar a la sociedad moderna del Evangelio con el
señuelo de una supuesta esperanza puramente terrena, encerrada en los poderes
del hombre y apartada de Dios. Sus vidas, puestas por Juan Pablo II sobre el
candelero de la santidad reconocida solemnemente por la Iglesia, son muestra
de la frescura y actualidad del Evangelio y del poder de su gracia. El Papa nos
enseña que las obras y las palabras de estos santos constituyen el mejor progra-
ma pastoral para hacer actual el patrimonio espiritual de la fe en la evangeliza-
ción de nuestra sociedad, pluralista y, en buena parte, secularizada. Ellos vivie-
ron en Dios para los hombres[12] .

La evangelización de España, de Europa y del mundo, a la que Juan
Pablo II ha convocado de nuevo a nuestras iglesias y a España presupone y
exige el contacto permanente con las fuentes cristianas de la vida interior, sin
rebajas, sin desconfianzas, y siempre con generosidad. No hay evangelización

[10] Cf. Concilio Vaticano II, Constitución Gaudium et spes 22.
[11] Cf. Juan Pablo II, Cruzando el umbral de la Esperanza, Plaza y Janes. Barcelona

1994, 195-200.
[12] Cf. Juan Pablo II, Carta apostólica “Novo millennio ineunte”, 30-34.



608

sin vida interior. Es ilusorio centrarse sólo en análisis, programaciones y accio-
nes apostólicas o sociales más o menos acertadas. Porque “el gran drama de la
cultura actual según señaló el Papa con tanto énfasis en el Encuentro con los
Jóvenes en Cuatro Vientos- es la falta de interioridad, la ausencia de contempla-
ción”. Y añadía: “Sin interioridad el hombre moderno pone en peligro su inte-
gridad”[13]. Nuestra labor evangelizadora presupone comunidades y personas
que, “en la Escuela de la Virgen María”, sean asiduas de la vida de oración y de
la contemplación del Misterio de Cristo.

El Papa animó a los jóvenes y a toda la comunidad católica a la evangeliza-
ción permanente de España, para que ésta pueda seguir siendo evangelizadora: “Es-
paña evangelizada, España evangelizadora. Ése es el camino”[14].

El estilo de la evangelización es, por su propia naturaleza, el de la pro-
puesta respetuosa a la conciencia y a la libertad de los hombres. Haciéndose eco
sobria y solemnemente de su magisterio de siempre, el Papa exhortó a los jóve-
nes en Cuatro Vientos, recordándonos las palabras de la Encíclica Redemptoris
missio sobre la permanente validez del mandato misionero[15]: “Testimoniad
con vuestra vida que las ideas no se imponen, sino que se proponen”[16]. ¿Cómo
podrán quienes son testigos del Evangelio y viven la experiencia del amor de
Dios, manifestado en Jesucristo, ser promotores o colaboradores de nacionalismos
exasperados, racismos e intolerancias? ¿Cómo podrán no entender que la espiral de
la violencia, el terrorismo y la guerra no hace si no provocar odio y muerte? Frente
a todo ello alertó Juan Pablo II a la juventud española para comprometerla en el
trabajo de la paz, subrayando que se trata de una misión que sólo fructifica
cuando arraiga en seres humanos que se dejan transformar por el amor de Dios,
de ahí también aquellas palabras: “testimoniad con vuestras vidas...”

La España evangelizadora tiene un referente primario hoy en Europa,
de la que forma parte y a la que ha de aportar también los frutos de su rico

[13] Juan Pablo II, Discurso en el Encuentro con los jóvenes en Cuatro Vientos, en: Ecclesia
3152 (10. V. 2003) 27.

[14] Juan Pablo II, Al rezo del “Regina coeli”,  en la Plaza de Colón, en: Ecclesia 3152
(10. V. 2003) 36.

[15] Cf. Juan Pablo II, Carta Encíclica Redemptoris missio, 39: “La Iglesia propone, no impone
nada: respeta las personas y las culturas, y se detiene ante el sagrario de la conciencia”.

[16] Juan Pablo II, Discurso en el Encuentro con los jóvenes en Cuatro Vientos, en: Ecclesia
3152 (10. V. 2003) 27.



609

patrimonio espiritual[17]: “Estoy seguro de que España -dijo el Papa al llegar a
Barajas- aportará el rico legado cultural e histórico de sus raíces católicas y los
propios valores para la integración de una Europa que, desde la pluralidad de
sus culturas y respetando la identidad de sus Estados miembros, busca una uni-
dad basada en unos criterios y principios en los que prevalezca el bien integral
de sus ciudadanos”[18] . La invitación a la construcción de Europa desde los
valores del Evangelio resonó de nuevo también tanto en el aeródromo de Cua-
tro Vientos como en la Plaza de Colón. Es “un gran sueño”[19] del Papa a cuya
realización sabe que España puede colaborar de manera importante. Juan Pablo
II, en 1982, había lanzado, precisamente desde Santiago de Compostela, aquel
grito de amor a Europa llamándola a reavivar sus raíces cristianas[20]. Lo recor-
dó ahora de nuevo en Barajas. La invitación del Papa nos honra y nos estimula.
¿No habremos de secundarla?

La evangelización de Europa va, sin duda ninguna, mucho más allá de
los textos que regulan la nueva institucionalización de su convivencia. En ella
estamos empeñados y a ella dedicaremos nuestras mejores energías. Sin embar-
go,  queremos indicar en esta ocasión, en plena sintonía con los deseos expresa-
dos por el Santo Padre, que también esos textos habrían de ser tales, que permi-
tieran y favorecieran el desarrollo de Europa en íntima conexión con las raíces
que le aportan la savia nutricia del verdadero respeto por el hombre, por todo
hombre, así como del vigor de su identidad secular y de su contribución propia,
actual y futura, al concierto internacional de la convivencia entre los pueblos.
En este sentido, esperamos que el borrador de la futura Constitución europea,
presentado en las semanas pasadas, sea completado y enriquecido con la men-
ción expresa de la fe cristiana, la cual constituye, sin duda ninguna, uno de los
elementos de la irrenunciable identidad de Europa[21].

[17] Cf. J. Ratzinger, Perspectivas y tareas del Catolicismo en la actualidad y de cara al futuro,
en: Concilio III de Toledo. XIV Centenario, 589-1989, Toledo 1991, 107-117; id., Europa: una herencia
que obliga a los cristianos, en: Iglesia, Ecumenismo y Política. Nuevos ensayos de eclesiología, B.A.C.,
Madrid 1987, 243-258; R. Guardini, Europa-Wirklichkeit und Aufgabe, en: Sorge um den Menschen,
Werkbung-Verlag 1962 (traducido al español por J.M. Valverde, Europa: realidad y tarea. (Discurso en la
recepción del premio Erasmo, Bruselas 28 de abril de 1962), en: Obras de Romano Guardini I, ediciones
Cristiandad, Madrid 1981, 13-27).

[18] Juan Pablo II, A la llegada, en el aeropuerto de Barajas, en: Ecclesia 3152 (10. V. 2003) 19.
[19] Juan Pablo II,  Discurso en el Encuentro con los jóvenes en Cuatro Vientos, en: Ecclesia

3152 (10. V. 2003) 27.
[20] Cf. Juan Pablo II, Homilía durante la misa del peregrino, celebrada en el aeropuerto de

Labacolla en Santiago de Compostela, (9 de noviembre de 1982), y Discurso en el acto europeísta
celebrado en la catedral de Santiago de Compostela, en: Mensaje de Juan Pablo II a España, B.A.C.,
Madrid 1982, 244-250.256-262.

[21] Cf. Giovanni Paolo II, Profezia per l´Europa, Piemme, Casale Monferrato 1999.



610

3. Los frutos de la Visita del Santo Padre

La quinta visita de Juan Pablo II a España ha sido diferente. Exceptuan-
do el alto en Zaragoza, de 1984, camino de América, ésta ha sido la más breve,
pero, al mismo tiempo, tal vez la más sencillamente impactante. Está llamada a
dar frutos duraderos.

Algunos de estos frutos ya los hemos visto y experimentado. Son los
que van unidos al don del Espíritu Santo en cuanto Espíritu Consolador. Por
diversos motivos, los católicos habíamos sufrido durante los dos últimos años
tiempos de cierta inclemencia. La Visita del Papa nos ha confortado, porque nos
ha permitido centrarnos de nuevo en lo esencial como Pueblo de Dios: en la
alegría de compartir una misma fe en Jesucristo resucitado, de la que brota la
esperanza que no defrauda. De ahí nace la experiencia de la unidad y de la
fraternidad entre nosotros, señalada con el sello de un estilo inconfundible, que
la diferencia claramente del bullicio del mundo y de algunas uniformidades so-
ciales más o menos forzadas: “Ved qué hermosa y agradable es la convivencia
de los hermanos unidos” (Sal 133).

Hemos visto también ya las respuestas vocacionales ofrecidas al Señor
en Cuatro Vientos y en la Plaza de Colón. Hemos notado igualmente la afirma-
ción limpiamente cristiana del amor y la devoción a la Virgen, en este Año del
Rosario, que hace verdadera la calificación de España como tierra de María.

Pero además de estos frutos inmediatos y ya experimentados, de la Visi-
ta del Papa podemos y debemos esperar otros que hemos de recoger con labo-
riosidad y paciencia. Me refiero, ante todo, a la decidida asunción y puesta en
práctica de las orientaciones y directrices del Plan Pastoral actualmente vigente
en nuestra Conferencia Episcopal[22]. Es un Plan que recoge, como sabéis bien,
tanto los impulsos del Año Jubilar 2000 y, en particular del magisterio y orienta-
ciones del Papa con esa ocasión, como los frutos del examen que nosotros mis-
mos hemos realizado en los últimos años en esta Asamblea acerca de la situa-
ción pastoral de nuestras iglesias. El Plan se centra todo él en orientar nuestras
miradas y nuestros trabajos hacia el encuentro con el Misterio de Cristo, de tal
modo que se puedan superar los peligros y las tentaciones que se derivan de una

[22] Cf. LXXVII Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española, Plan Pastoral de la
Conferencia Episcopal Española 2002 - 2005. Una Iglesia esperanzada: “¡Mar adentro!” (Lc 5, 4),
Edice, Madrid 2002 y Ecclesia 3087 (9. II. 2002) 20-38 y 3088 (17. II. 2002) 192-210.



611

cierta secularización interna de la vida de la Iglesia y que, de este modo, sea
posible llevar a cabo con renovado vigor una acción evangelizadora clara y
decidida.

La comunicación del Evangelio presupone testigos no entregados al
mundo, sino a la salvación de Jesucristo y que, por eso, son capaces de transmi-
tir la fe, de entregar tiempo y energías al apostolado y de vivir en la caridad con
los hermanos, en particular con los más necesitados de nuestra sociedad. Son
necesarias las “vocaciones”: hay que desearlas, promoverlas y cultivarlas en los
diversos estados de vida cristianos. En la evangelización -dijo el Papa en Cuatro
Vientos- “los laicos tienen un papel protagonista, especialmente los matrimo-
nios y las familias cristianas; sin embargo, la evangelización requiere hoy con
urgencia sacerdotes y personas consagradas.”[23]

La asunción de las exigencias de la caridad y de la justicia en la España
de hoy nos implica en algunas cuestiones particularmente urgentes a las que el
Plan Pastoral se refiere. Entre ellas, la oración perseverante y la acción lúcida en
lo que toca a la superación del terrorismo, teniendo en cuenta todas las
implicaciones de este tristísimo fenómeno, que sigue golpeando a personas
y familias inocentes y que condenamos con absoluta firmeza. Contamos ahora
para ello con los criterios seguros expuestos por esta Asamblea Plenaria en la
Instrucción Pastoral Valoración moral del terrorismo en España, de sus causas
y de sus consecuencias, aprobada en nuestra última reunión[24]. Pero no
sólo nos ha de preocupar la erradicación de la lacra del terrorismo, sino
también, como es natural, la convivencia en unidad solidaria de todos los es-
pañoles, basada en la concordia de lo plural y en la magnanimidad de las rela-
ciones mutuas.

Hemos de continuar también la labor catequética y la acción pastoral en
lo que se refiere al cuidado de la vida humana, desde la concepción hasta la
muerte de cada persona; en lo que se refiere asimismo al matrimonio y a la
familia, células fundamentales de la vida social, sin cuya buena salud no es
posible ni el cuidado de la vida, ni la realización integrada de la existencia per-

[23] Juan Pablo II, Discurso en el Encuentro con los jóvenes en Cuatro Vientos, en: Ecclesia
3152 (10. V. 2003) 27.

[24] Cf. LXXIX Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española, Instrucción Pastoral
Valoración moral del terrorismo en España, de sus causas y de sus consecuencias, (Madrid, noviembre
de 2002), Edice, Madrid 2002.



612

sonal, ni la convivencia social armónica, ni la transmisión fluida de la fe a las
nuevas generaciones; en lo que se refiere igualmente a la acogida e integración
justa de los emigrantes y a la atención a los marginados y a los pobres de nuestra
sociedad.

Todos estos frutos se irán recogiendo en la medida en que ahondemos
en las actitudes y comportamientos que inspiraron la preparación remota y próxi-
ma de la Visita apostólica del Papa. Deseo recordar ante todo la necesidad de la
oración: la plegaria que sostiene la oblación de la vida al Señor; la contemplación,
con María, de los misterios de Cristo, para lo cual, nada mejor que la oración
sencilla y fácil del Rosario. Deseo recordar también la necesidad de una cate-
quesis paciente, sostenida e íntegra. Y, ¡cómo no!, la necesidad de una  acción
pastoral preparada y realizada en comunión y en colaboración por las diócesis,
las comunidades parroquiales, los institutos de vida consagrada, los de aposto-
lado y los movimientos y asociaciones antiguos y nuevos; es necesario que
nada se desperdicie de la rica floración de “nuevos carismas” surgidos en la
Iglesia después del Concilio Vaticano II, ni tampoco de la experiencia de ins-
tituciones  con larga historia de trabajo apostólico. La celebración común y
gozosa de nuestra fe, presididos por el Pastor de la Iglesia Universal, nos
urge a deponer los recelos y las reservas que pudieran darse entre diversas
instituciones y grupos católicos; la comunión entre todos y con los Pastores de
la Iglesia no es un lujo o una utopía, sino una posibilidad eclesial y una exigen-
cia de la evangelización.

4. Un capítulo especial para los jóvenes

Los jóvenes han sorprendido de nuevo a todos tanto por su presencia
numerosa como, en especial, por la calidad de su respuesta a la llamada y al
mensaje del Papa. La escéptica sociedad de nuestro tiempo-e incluso algunos
de nosotros- no se acaba de creer lo que viene sucediendo con los jóvenes en la
Iglesia desde las primeras convocatorias hechas por el Papa para las Jornadas
Mundiales de la Juventud en los comienzos de los años ochenta. ¿No será por-
que tal respuesta juvenil, sostenida y creciente, pone en cuestión sin contempla-
ciones los clichés al uso acerca de un hombre moderno supuestamente “libera-
do” de Dios y emancipado de la Iglesia?

Los jóvenes manifiestan que siguen siendo buscadores de lo Eterno y de
la Salvación, que tienen hambre y necesidad de Dios y de Cristo. Ellos gozan



613

cuando la Iglesia se les muestra como el ámbito “natural” y único para el hallaz-
go de lo que buscan y para el cultivo de la intimidad con Dios y del encuentro
fraterno.

Los jóvenes necesitan que se les proponga y se les presente el Misterio
de Cristo y de su Iglesia en toda su honda verdad evangélica, sin hipocresías,
pero también en toda su integridad y sin falsas y superficiales adaptaciones a
supuestas exigencias de una modernización ambigua y engañosa: “Se puede ser
moderno y profundamente fiel a Jesucristo”[25].

Hay que adentrarse sin miedos de ningún género en la pastoral juvenil.
¿Qué otros signos esperamos? La juventud es capaz de ser iniciada en la vida
interior, en la liturgia, en la amistad cristiana y en la comunión de la Iglesia. Es
más, lo necesita. Necesita ser acompañada en los caminos del testimonio apos-
tólico y del compromiso verdaderamente cristiano en favor de la gestación de
una “nueva civilización del amor” en la sociedad y en la comunidad políti-
ca; en España en primer lugar, y también en Europa y en la comunidad
internacional. Es necesario acompañar con cuidado y con entrega a los jó-
venes a la aceptación completa del “seréis mis testigos”. El futuro de su
adhesión a Cristo es el futuro de la Iglesia en España y de la Iglesia Católi-
ca; es también, sin duda ninguna, un factor decisivo para el bien temporal y para
el futuro histórico de España misma.

Son muchos los nuevos sacerdotes, seminaristas y personas consagra-
das que están dispuestos a esta tarea. Y no sólo dispuestos, ya han demostrado
que están trabajando con entusiasmo en la evangelización de los jóvenes. Los
que han acudido al encuentro de Cuatro Vientos no han llegado allí por casuali-
dad, como si fueran ovejas sin pastor. Los evangelizadores de la juventud deben
contar con nuestro apoyo incondicional de guías del Pueblo de Dios y amigos
del Señor.

El próximo año 2004 se presenta una nueva oportunidad para la
dinamización de la pastoral juvenil. El Año Santo Jacobeo permitirá organizar
en torno a la peregrinación al Sepulcro del Apóstol Santiago, el Patrón de Espa-
ña, una acción pastoral capaz de aprovechar el atractivo y las virtualidades de

[25] Juan Pablo II, Al rezo del “Regina coeli”  en la Plaza de Colón, en: Ecclesia 3152 (10.
V. 2003) 36.



614

las referencias apostólicas e históricas del Camino de Santiago. Por lo demás,
Santiago de Compostela, Meta y Camino, ha quedado unida en cierto modo a la
histórica presentación de Jesucristo a los jóvenes por el Papa como el Camino,
la Verdad y la Vida, en la Jornada Mundial de la Juventud de 1989.

II. La Iglesia vive de la Eucaristía: la decimocuarta encíclica del Papa

El pasado 17 de abril, día de Jueves Santo, Juan Pablo II publicaba la
Carta encíclica Ecclesia de Eucharistia[26], la decimocuarta de su pontificado.
Agradecemos vivamente al Santo Padre su enseñanza, que toca uno de los pun-
tos en los que se juega la evangelización de nuestro tiempo. La Iglesia, en efec-
to, halla la fuente y la cumbre de su vida en la Eucaristía. Lo tenemos presente
en el vigente Plan Pastoral, en particular con relación a la significación del do-
mingo para la configuración de la identidad cristiana[27].

La reciente Encíclica nos prestará, sin duda, una gran ayuda en el ámbi-
to del doble objetivo que se propone. Ante todo, suscitar el “asombro
eucarístico”[28], ya que en este sacramento, el sacramento por antonomasia, es
el misterio central de Cristo el que se hace presente en el hoy de la Iglesia: el
sacrificio pascual que nos salva. Pero la Encíclica nos ayudará también a “disi-
par las sombras de doctrinas y prácticas no aceptables[29] que oscurecen el
sentido de la Iglesia como sacramento de salvación y, por tanto, dificultan o
impiden la obra de la evangelización.

III. Elección del Secretario General de la Conferencia Episcopal

La preparación del Viaje del Papa ha llevado consigo la prolongación
del tiempo de servicio de Mons. D. Juan José Asenjo como Secretario General
de la Conferencia Episcopal. Sobre él ha recaído la coordinación general de
dicha preparación. Con gusto reconocemos y agradecemos la excelente labor
llevada a cabo, bajo su dirección, por la Secretaría General. Junto con las comi-
siones diocesanas de Madrid y con el apoyo de miles de voluntarios, en las

[26] Cf. Juan Pablo II, Carta Encíclica Ecclesia de Eucharistia, (17 de abril 2003).
[27] Cf. LXXVII Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española, Plan Pastoral

de la Conferencia Episcopal Española 2002 - 2005. Una Iglesia esperanzada: “¡Mar adentro!”
(Lc 5, 4), nº 24.

[28] Juan Pablo II, Carta Encíclica Ecclesia de Eucharistia 6.
[29] Juan Pablo II, Carta Encíclica Ecclesia de Eucharistia 10.



615

diócesis y luego sobre el terreno, en los escenarios de la Visita, se ha realizado
un buen trabajo, sin el cual y sin la entrega personal de tantos no hubiera sido
posible el desarrollo ordenado y brillante de los actos. Gracias, pues, a D. Juan
José y a todos sus colaboradores.

Ahora, finalizados los plazos previstos, en esta Asamblea hemos de es-
tudiar la elección del Secretario General, de acuerdo con los Estatutos de la
Conferencia Episcopal.

IV. Otros asuntos: escuela, familia y liturgia

En esta Asamblea hemos de abordar también otros asuntos de gran ac-
tualidad, como son diversas informaciones y decisiones referentes a la escuela
católica: sobre su futuro y sobre la aplicación, en su ámbito, de la Ley de cali-
dad. Escucharemos y estudiaremos los informes a este respecto de la Comisión
Episcopal de Enseñanza y Catequesis y de la FERE. Los obispos no podemos
no estar muy atentos a una cuestión tan importante y delicada, con tantas
implicaciones en la misión fundamental de la Iglesia de transmitir la fe a las
nuevas generaciones.

La Subcomisión Episcopal para la Familia y la Defensa de la Vida pre-
senta a la consideración de nuestra Asamblea Plenaria un Directorio de Pas-
toral Familiar. Se trata de una de las acciones previstas en el Plan Pastoral
(nº 66) como medio de desarrollo y aplicación de la Instrucción Pastoral La
familia santuario de la vida y esperanza de la sociedad (2001). Habremos
de estudiarlo con el interés y el cuidado que merece un campo tan importan-
te para la acción evangelizadora de la Iglesia y hoy tan necesitado de una
atención especial.

La Comisión Episcopal de Liturgia somete a la aprobación de la Asam-
blea varios textos de notable interés: la traducción al castellano y al catalán de la
Institutio Generalis Missalis Romani de la III Edición Típica del Misal; la tra-
ducción a las mismas lenguas del Ritual de los exorcismos y otras oraciones y,
por fin, la segunda edición catalana del Ritual de Exequias. Estos trabajos de la
Comisión de Liturgia nos permitirán volver sobre la importancia capital que
tiene para la vida de la Iglesia la recta celebración de los misterios de Cristo en
la acción litúrgica, en particular, en la Eucaristía, como nos acaba de recordar el
Papa en su última encíclica.



616

Conclusión

Antes de terminar estas palabras, con las que inauguramos la LXXX
Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal Española, no podemos menos
que evocar la beatificación reciente de las Beatas Dolores Sopeña y Juana Ma-
ría Condesa Lluch el pasado 23 de marzo, pocas semanas antes de la Visita del
Santo Padre a España y de las cinco canonizaciones de la Plaza de Colón. Ellas
se suman también a esa prodigiosa lista de mujeres contemporáneas, de los cer-
canos siglos XIX y XX de nuestra historia común, de gran temple cristiano y
apostólico, que supieron llevar la luz del Evangelio a las situaciones de necesi-
dad y de pobreza de la España de su tiempo, tan cercano al nuestro. También
ellas ponen de manifiesto que el poder de la gracia de Cristo es capaz de trans-
formar nuestras personas y nuestro mundo de manera realmente milagrosa.

A su intercesión y a la de los santos canonizados por el Papa aquí en
Madrid encomendamos los trabajos de nuestra Asamblea. Que María, la Madre
de la Iglesia, nos acompañe.



617

Mis queridos hermanos y hermanas en el Señor:

I.  LA IGLESIA VIVE DE LA EUCARISTÍA. La Iglesia Universal
y cada Iglesia Particular. Nuestra Iglesia Diocesana de Madrid vive también de
la Eucaristía. Y, por el contrario, cuando en la Iglesia, sea cual sea el lugar en el
que se encuentre encarnada, se olvida, minusvalora o relativiza el Santísimo
Sacramento de la Eucaristía instituido por Jesucristo Nuestro Señor como “sa-
crificio, presencia y banquete”, se abre el camino al debilitamiento progresivo e
imparable de la vida cristiana, a la rápida desaparición del vigor apostólico, e,
incluso, a la pérdida de toda capacidad de Evangelización.

El Santo Padre ha querido en su última Carta Encíclica sobre la Eucaris-
tía -“Ecclesia de Eucaristia”- volver a recordar la verdad plena e íntegra del

HOMILÍA EN LA
SOLEMNIDAD DEL SANTÍSIMO CUERPO

Y SANGRE DE CRISTO

Explanada de la Catedral de La Almudena,
22.VI.2003

(Gen 14,18-; Sal 109,1.2.3.4; 2 Cor 11,23-26; Lc 9,11b-17)



618

Misterio Eucarístico que es Sacramento de Nuestra Fe por antonomasia, dado
que en él se contiene todo el don y misterio de nuestra Salvación: el don de
Cristo en su totalidad. Porque el don eucarístico del Señor “es don de sí mismo,
de su persona en su santa humanidad y, además, de su obra de salvación” (EexE.
11). No es extraño pues que el Papa haya querido, como él mismo dice, suscitar
de este modo “el asombro eucarístico” de toda la comunidad eclesial, a fin de
ahondar de verdad en el programa que ha dejado a la Iglesia “con la Carta
Apostólica NOVO MILLENIO INEUNTE y con su coronamiento mariano
ROSARIUM VIRGINIS MARIAE”, cuya esencia e inspiración fundamental
consiste en “contemplar el rostro de Cristo y contemplarlo con María”, y así
“remar mar adentro en las aguas de la historia con el entusiasmo de la nueva
evangelización” (EexE. 6).

Nuestra Iglesia diocesana necesita compartir intensamente “este asom-
bro”. Yo diría, lo precisa con urgencia ante la tarea de la preparación de su
Tercer Sínodo Diocesano que nos reclama con fuerza un compromiso neta y
limpiamente evangelizador. Puesto que, o es vivido y sentido como “un proceso
de conversión verdaderamente espiritual” que nace y se alimenta de esa auténti-
ca y plena experiencia y piedad eucarísticas, o no llegará nunca a fructificar en
un nuevo capítulo de la transmisión de la fe a las nuevas generaciones y a la
sociedad madrileña de hoy. ¿Es que hay otra vía alternativa a la de caminar
juntos al encuentro y contemplación del rostro eucarístico de Cristo a la hora de
afrontar y vencer la tentación y la seducción ejercidas por la cultura imperante
del agnosticismo materialista, centrado en el puro y duro ideal del pasarlo bien a
toda costa, caiga quien caiga? Ciertamente no.

II.  LA SOLEMNIDAD DEL SANTÍSIMO CUERPO Y SAN-
GRE DE CRISTO, “EL CORPUS”, nos ofrece este año en Madrid una
oportunidad singular para proclamar la verdad plena de la Eucaristía y ofre-
cerla y proponerla públicamente- aunque no imponerla- a nuestros hermanos y
conciudadanos.

Hace poco más de un mes, el Santo Padre nos dirigía una vibrante lla-
mada a ser “testigos” del Evangelio, el que hemos heredado a través de una
historia excepcional de raíces cristianas, cultivadas con primor por nuestros
mayores durante muchos siglos -casi dos milenios- sin separarse nunca del seno
de la Iglesia Católica. La llamada resonaba en el corazón de la ciudad de Ma-
drid y la interpelaba directamente, pero para ser sus testigos dentro y fuera de



619

España, ejercitando el testimonio tanto dentro de las comunidades cristianas
como en medio de la sociedad. ¡Todo un desafío pastoral y apostólico para la
Iglesia en España y, no en último lugar, para nosotros, la Iglesia diocesana de
Madrid! Para sus Pastores, sus sacerdotes, los consagrados, los fieles laicos, los
matrimonios y las familias cristianas.

Nuestra celebración del “Corpus” de este año debe ya decididamente
orientar e impulsar nuestra respuesta en la línea correcta teológicamente y fe-
cunda espiritual y pastoralmente, y que no puede ser otra que la de una síntesis
de fe y de vida, alentada y animada por “el asombro eucarístico” del que habla
Juan Pablo II. Veamos de nuevo con los ojos de una fe eucarística, desplegada
en toda la riqueza de sus contenidos sacramentales lo que significa vivir de la
Eucaristía; tratemos de llevar a la práctica personal y pastoral de todos los días
lo que la Iglesia ha ido descubriendo y desvelando en el Misterio del Sacramen-
to Eucarístico hasta el mismo Vaticano II a través de sus espléndidas perspecti-
vas eclesiales y litúrgicas; y acertaremos. El Papa resume genialmente lo que
implica vivir la plena experiencia eucarística de este modo:

“El Misterio Eucarístico -sacrificio, presencia, banquete- no consiente
reducciones ni instrumentalizaciones, debe ser vivido en su integridad, sea du-
rante la celebración, sea en el íntimo coloquio con Jesús apenas recibido en la
comunión, sea durante la adoración eucarística fuera de la Misa. Entonces es
cuando se construye firmemente la Iglesia y se expresa realmente lo que es: una,
santa, católica y apostólica; pueblo, templo y familia de Dios; cuerpo y esposa
de Cristo, animada por el Espíritu Santo; sacramento universal de salvación y
comunión jerárquicamente estructurada” (EexE. 61).

Se comprenden y asimilan bien pronto las palabras del Papa si se atien-
de y secunda sin vacilaciones su invitación de acudir a “la Escuela de María,
‘Mujer Eucarística’”, la que verdaderamente sabe introducir a los hijos en el
conocimiento pleno del Hijo, siguiendo una exquisita pedagogía, la de su amor
materno: divino y humano a la vez.

III.  LA ESCUELA DE MARÍA, MUJER EUCARÍSTICA.

Es cierto que en los relatos evangélicos no se menciona la presencia de
María junto a su Hijo cuando instituye el Santísimo Sacramento de la Eucaris-
tía. Pero sí se la ve acompañando a los Apóstoles y cómo está y permanece con



620

ellos en el Cenáculo de Jerusalén cuando unidos en la oración esperan la venida
del Espíritu obedeciendo el mandato del Señor Resucitado. Y hay que suponer,
además, que su presencia no faltó nunca en las primeras celebraciones eucarísticas
de la comunidad cristiana naciente, reunida en torno a los Doce para escuchar
sus enseñanzas “y partir el pan”. Sin duda, Ella, con la misma discreción con la
que estuvo al lado su Hijo en el tiempo de su vida mortal, iluminaría y alentaría
sencilla y humildemente la vivencia plena del amor fraterno, especialmente con
los más pobres, en el interior y en el exterior de la comunidad de los discípulos
que crecía sin cesar. Sin embargo, lo más importante es su relación con la Euca-
ristía a partir de su actitud personal, tal como la expone el Papa al afirmar de
María con extraordinaria lucidez teológica que “es mujer ‘eucarística’ con toda
su vida” (EexE. 53).

Desde su “fiat” a lo que le pide el Señor, ofreciendo su seno virginal
para la Encarnación del Verbo; a partir de su firme confianza en la gracia de su
Hijo en la Bodas de Caná -“haced lo que Él os diga”-; y hasta el “Stabat Mater”
al pie de la Cruz..., se dibujan los rasgos más hondos y sublimes de cómo debe-
mos de vivir la Eucaristía. Detengámonos con Ella, sin prisas, en el momento
supremo del sacrificio del Hijo, acompañémosla piadosamente en el instante en
que Jesús hace al Padre la oblación de su Cuerpo y de su Sangre en la Cruz, y
veremos cómo se rasga espiritualmente su corazón de madre al mismo tiempo
que queda herido mortalmente el Corazón Divino de su Hijo, y cómo acepta
así, sin reserva alguna, ser la Madre de todos los hombres. ¿Cabe otra fórmula
de sumarse al sacrificio de Cristo y a su amor redentor, ofreciendo nuestras
vidas diariamente con Él al Padre, implorando su misericordia y abriendo el
corazón a su gracia en la lucha contra el pecado y el maligno, que no sea la de
comulgar su Cuerpo y su Sangre como alimento de santidad para la vida eterna
y vigor del Espíritu Santo para el testimonio comprometido del amor fraterno
preferentemente con los pobres y pecadores? No, no hay otro itinerario para
acercarse al Sacramento del “Amor de los Amores” que el de María, Virgen
Dolorosa y Madre del Señor y Salvador, Asumpta al Cielo, “la Mujer Eucarística”
de la que nos ha hablado el Papa.

Estemos pues seguros: si acudimos a la Virgen María, Virgen de La
Almudena, con la actitud evangélica del niño que busca el regazo de su Madre,
dejándose llevar y amar por Ella, encontraremos a Cristo en la expresión
sacramental más plena y actual de su amor redentor. Con María encontraremos
todos los días a Jesús Sacramentado en “la fracción del Pan” y en los sagrarios



621

de nuestras Iglesias como aquel que nos invita a entrar en el misterio de su amor
misericordioso, a fin de que lo sepamos reflejar y testimoniar en todos los aspec-
tos de la vida con la reparación de los pecados y el amor sencillo y auténtico a
los más pobres de alma y de cuerpo. Y, sobre todo, lograremos celebrar este
“CORPUS” tan singular del Madrid del año 2003, el de la Visita Apostólica de
Juan Pablo II, como un providencial paso para experimentar cada uno de noso-
tros y toda la Iglesia Diocesana la riqueza salvífica del Santísimo Sacramento de
la Eucaristía con nueva y fresca verdad, con renovada y comprometida fideli-
dad a la llamada a “ser sus testigos”, testigos del Evangelio, del que tanto nece-
sitan y al que tanto añoran los hombres de nuestro tiempo.

A m é n .



622

PRESENTACIÓN DE LA
EXHORTACIÓN APOSTÓLICA POSTSINODAL

"ECCLESIA IN EUROPA"

Rueda de Prensa. El Vaticano, 28.VI.03

Introducción

Como preparación para el Gran Jubileo del año 2000 el Santo Padre
decidió celebrar diversos Sínodos de carácter continental. El último de ellos fue
el dedicado a Europa, que tuvo lugar del 1 al 23 de Octubre de 1999. Era la II
Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, puesto que la prime-
ra se había celebrado el año 1991, poco después de la caída del muro de Berlín.

El tema central de la II Asamblea fue la esperanza. Se proponía así una
palabra clave para interpretar la situación de Europa en el paso del milenio: por
un lado está mirando al futuro en ese proyecto de construcción de la Unión
Europea y por otro se aprecian síntomas de falta de verdadero sentido y de
esperanza para construir adecuadamente ese futuro.

Mas, al centrar los Padres sinodales su reflexión en la esperanza, no lo
hacían proponiendo una especie de vago sentimiento de ánimo que impulsa los
proyectos humanos; ni tampoco determinando, sin más, unas metas más o me-
nos utópicas para la construcción de la futura Europa. La esperanza que mostra-



623

ban tiene nombre propio y se llama Jesucristo. Así lo decía el tema del Sínodo:
«Jesucristo vivo en su Iglesia y fuente de esperanza para Europa».

Éste mismo es el contenido esencial de la Exhortación Apostólica
postsinodal Ecclesia in Europa que ha escrito el Santo Padre, teniendo en cuen-
ta las deliberaciones del Sínodo y las propuestas finales que los Padres sinodales
le presentaron. En efecto, hay una palabra que atraviesa toda la Exhortación:
«El evangelio de la esperanza»; y una clave de interpretación: ese Evangelio de
la esperanza es Jesucristo, como la Buena Noticia que la Iglesia puede aportar a
los hombres y mujeres de Europa para ser felices y a la nueva Europa, que se
pretende construir, para que tenga fundamento sólido.

1.  Luces y sombras de la esperanza

El documento sigue un hilo conductor: el libro del Apocalipsis como
icono bíblico que ilustra nuestra realidad: en la primitiva Iglesia, como ahora,
la inserción de los cristianos en la historia, con sus interrogantes y dificulta-
des, está iluminada por la victoria de Jesucristo resucitado: la construcción de
la ciudad terrena prescindiendo de Dios o contra Él no tiene futuro digno del
hombre.

Partiendo de esta convicción, se mira la realidad europea desde la pers-
pectiva de la esperanza. Se descubren algunos signos preocupantes que son
un reto para la acción pastoral de la Iglesia. Entre ellos cabe mencionar los
siguientes:

1º) La pérdida de la memoria y de la herencia cristiana: ésta actitud con-
vertiría a los europeos en una especie de herederos que están a punto de despil-
farrar el rico patrimonio recibido durante los siglos pasados.

2º) El miedo a afrontar el futuro, que se manifiesta en el vacío interior,
en la escasa natalidad, o en el miedo a asumir decisiones definitivas, como el
compromiso matrimonial o la vocación consagrada.

3º) Una difusa fragmentación de la existencia, que tiene expresiones en
el deterioro de la familia o los rebrotes de conflictos étnicos y actitudes racistas,
con un cierto decaimiento de la solidaridad interpersonal.

4º) Algunas ofertas de esperanzas intramundanas, como los paraísos
de la ciencia, del consumismo o de búsquedas esotéricas de espiritualidad
no pueden saciar la imborrable nostalgia de esperanza que anida en el cora-
zón humano.



624

Estos síntomas no brotan por generación espontánea, sino que tienen su raíz en
una antropología sin Dios, que pretende convertirse en cultura dominante, dan-
do la impresión de que la cultura europea sería una apostasía silenciosa por
parte del hombre autosuficiente, que vive como si Dios no existiera.

Pero junto a estas sombras, hay en Europa también signos positivos de
esperanza:

1º) Por parte de la sociedad civil está la conciencia creciente de la unifi-
cación de Europa y de la comunidad de pueblos, a la vez que la sensibilidad
hacia la defensa de los derechos humanos.

2º) En el interior de la Iglesia, se advierten muchas semillas y realidades
esperanzadoras: la libertad de la Iglesia recuperada en Europa del Este; el ma-
yor empeño de la Iglesia por concentrarse en su misión espiritual; la conciencia
de la responsabilidad de los bautizados, la mayor participación de la mujer; el
testimonio de los santos y de los mártires; la vitalidad que sigue habiendo en las
parroquias, en las organizaciones apostólicas y en los nuevos movimientos y
comunidades eclesiales, así como el progreso en el camino del ecumenismo.

2.  Cristo, la respuesta y la fuente de esperanza

Partiendo de estas realidades esperanzadoras, la Iglesia está convencida
de que tiene un tesoro que ofrecer a Europa, en realidad su único tesoro y espe-
ranza: Jesucristo. Es la aportación específica y mejor que puede hacer para la
construcción de Europa. Lo sabe por experiencia, ya que ella ha contribuido a
configurar la identidad de Europa de una manera decisiva. Si los valores que
han dado lugar a la cultura humanista de Europa tienen múltiples raíces, estas
influencias han encontrado históricamente en el cristianismo la fuerza para ar-
monizarlas, consolidarlas y promoverlas.

Es preciso reconocer que «Europa ha sido impregnada amplia y profun-
damente por el cristianismo» (…) «La fe cristiana ha plasmado la cultura del
Continente y se ha entrelazado indisolublemente con su historia» (n.24). Son
datos evidentes que le Iglesia en el pasado ha aportado a la construcción de
Europa los misioneros, los monjes, creaciones culturales y artísticas o normas
de derecho y ha promovido la dignidad de la persona humana como fuente de
derechos inalienables, además de que, con su impulso misionero, ha difundido
por el mundo los valores que han hecho universal la cultura europea (cf. N. 25).
El Santo Padre no se cansa de recordarnos la herencia y raíces cristianas de



625

nuestra cultura, como lo ha hecho recientemente en las visitas a España y a
Croacia.

Pero Jesucristo no tiene que ver sólo con el pasado de Europa. La Igle-
sia está convencida de que puede hacer una gran contribución a la construcción
de la Europa en los valores y de los pueblos no ofreciendo soluciones técnicas,
sino fundamentos de valores y derechos en la dignidad del hombre como hijo
de Dios; sentido para la vida de las personas y para los proyectos institucionales,
ofreciendo el horizonte de la trascendencia y el destino de la vida eterna; ofrece
también la Iglesia modelos y experiencia de convivencia, porque, siendo una,
respeta la pluralidad y la riqueza de la diversidad. Cristo, presente en su Iglesia,
se ofrece así como la esperanza para Europa.

3.  Vivir y anunciar el Evangelio de la esperanza

¿Cómo será posible hacer este servicio y ofrecer esta esperanza?

Sólo si la Iglesia vive, anuncia, celebra y sirve el evangelio de la espe-
ranza. Estos cuatro enunciados constituyen el núcleo de la Exhortación.

En primer lugar, el Papa hace una llamada a los católicos de Europa para
que vivamos más a fondo el evangelio de la esperanza, es decir, para que nos
convirtamos, para que, con expresión del Apocalipsis (cf Ap. 3,2), despertemos
y reavivemos lo que está a punto de morir. Detecta en el interior de la Iglesia de
Europa algunos síntomas preocupantes de mundanización y connivencia con la
lógica del mundo y hace una llamada a no perder la identidad cristiana, a recu-
perar la vida interior, a mantener la comunión, a superar temores, lentitudes,
omisiones e infidelidades y a continuar el camino del diálogo ecuménico.

Esta llamada a la revitalización cristiana se dirige a todos, con la convic-
ción de que así saldrá beneficiada la misión y el servicio a Europa. Los sacerdo-
tes aportarán esperanza, siendo transparencia de Cristo en una sociedad aqueja-
da de horizontalismo, viviendo el celibato como una gracia y superando el can-
sancio y el desaliento. La vida consagrada puede hacer una aportación específi-
ca de esperanza a Europa con su testimonio de la supremacía de Dios, su viven-
cia de la fraternidad, su atención a los marginados y su disponibilidad para la
misión en otros Continentes. No olvida el Papa hacer una llamada especial para
cuidar la pastoral vocacional, ante la preocupante escasez de vocaciones sobre



626

todo en Europa occidental. Los laicos, por su parte, tienen una misión de servi-
cio en la vida pública, continuando el ejemplo de aquellos cristianos a los que se
ha llamado «padres de Europa», además del testimonio de servicio en la vida
ordinaria y en las múltiples tareas del trabajo profesional. Particularmente a la
mujer le toca un papel importante en la construcción de una sociedad donde se
cuide la dimensión afectiva, la gratuidad, la acogida. «La Iglesia espera de las
mujeres una aportación vivificadora para una nueva oleada de esperanza» (n.42).

En segundo lugar la Exhortación se refiere a anunciar el Evangelio de
la esperanza, a proclamar el misterio de Cristo. Hace notar que en Europa está
creciendo el número de no bautizados y que hay «amplios sectores sociales y
culturales en los que se necesita una verdadera y auténtica misión ad gentes».
Para ellos se precisa el primer anuncio de la fe. A la vez existen muchos bautiza-
dos alejados de la fe, contagiados de un humanismo inmanentista o con una
interpretación secularista de la fe, que necesitan una nueva evangelización. Y,
por supuesto, hace falta formar para una fe madura mediante una catequesis
apropiada a los diversos itinerarios espirituales, que sea orgánica y sistemática.
Todo ello se verá favorecido por la promoción de una buena teología. Especial
atención merece la renovación de la pastoral juvenil, sabiendo que hay que
dedicar tiempo de escucha, acompañamiento personal, propuesta de las exigen-
cias evangélicas y el camino de la santidad fortalecidos por una vida sacramental
intensa. El Papa recuerda el significado eclesial y la esperanza que suscitan los
encuentros que ha tenido con los jóvenes en tantas partes.

En el camino de la evangelización cobra especial relieve el testimonio
de la comunión eclesial, el diálogo ecuménico, al que el Papa califica como
«imperativo irrenunciable» (n.54) y también el diálogo con las otras religiones
que tienen una presencia más significativa en Europa: el hebraismo y el islamis-
mo. El Papa espera que respecto al pueblo judío «florezca una nueva primavera
en las relaciones recíprocas» (n.56) y pide una correcta relación con el Islam,
que «debe llevarse a cabo con prudencia, con ideas claras sobre sus posibilida-
des y límites… conscientes de la notable diferencia entre la cultura europea, con
profundas raíces cristianas, y el pensamiento musulmán» (n.57).

Se refiere finalmente al Santo Padre a la necesidad de evangelizar la
vida social. Hay que evangelizar la cultura e inculturar el Evangelio, recordan-
do la fecundidad cultural del cristianismo en la historia de Europa. Y resalta el
importante servicio de las escuelas católicas, de las Universidades de la Iglesia y



627

de la pastoral universitaria, además de las posibilidades evangelizadoras de los
bienes culturales de la Iglesia. Exhorta también al diálogo con los artistas de hoy
para expresar la belleza, que es un «reflejo del Espíritu de Dios, un criptograma
del misterio y una invitación a buscar el rostro de Dios hecho visible en Jesús de
Nazaret» (n.60). Asimismo pide prestar particular atención a los Medios de
Comunicación social, tanto a los propios de la Iglesia, como a la presencia de
profesionales católicos en los demás.

Acaba esta parte proponiendo el Evangelio como libro para la Europa
de hoy y de siempre: un libro a recibir, a gustar y a asimilar (cf. Ap.10, 8-10).

4.  Celebrar y servir al Evangelio de la esperanza

En tercer lugar, la Exhortación habla de celebrar el Evangelio de la
esperanza. Hace observar el sentido religioso que sigue habiendo en Europa
hoy, con manifestaciones auténticas, como muchos grupos de oración ; y otras
manifestaciones que, aunque estén desencaminadas, manifiestan un deseo difu-
so de espiritualidad que hay que saber encauzar. Como objetivos, se plantean:
ser una Iglesia orante y descubrir en las celebraciones litúrgicas el sentido del
misterio y toda su hondura espiritual.

En las celebraciones de los Sacramentos se advierten dos peligros: que
en algunos ambientes eclesiales se está perdiendo el sentido auténtico de los
sacramentos y que muchas veces hay el riesgo de banalización porque muchos
piden los sacramentos sin una debida preparación. Presenta brevemente la
centralidad de la Eucaristía, recordando algunos de los aspectos que trata más
ampliamente la reciente encíclica Ecclesia de Eucaristía, como el aspecto
sacrificial y la dimensión escatológica. Sobre el sacramento de la Reconcilia-
ción resalta que tiene un papel fundamental en la recuperación de la esperanza,
porque el perdón posibilita un nuevo comienzo; y recuerda la doctrina sobre la
necesidad del encuentro de la absolución individual, además de la urgencia de
formar moralmente las conciencias.

Insiste también en algo puesto de relieve en la Exhortación Novo Millenio
Ineunte: la necesidad de una pastoral y pedagogía de la oración , que es «como
el aire que respira el cristiano» (n.78), cuidando sus múltiples expresiones tanto
comunitarias como personales, desde el culto eucarística hasta el rezo del Santo
Rosario.



628

Por último exhorta a recuperar y defender el «Día del Señor», que es un
momento paradigmático del evangelio de la esperanza, ya que «sin la dimen-
sión de la fiesta, la esperanza no encontraría un hogar donde vivir» (n.82).

En cuarto lugar se refiere al Papa a servir al Evangelio de la esperanza.
Exhorta a entrar por la vía del amor, porque una Iglesia que vive la experiencia
del amor de Dios ha de procurar que los hombres se encuentren con ese amor.
De ahí nace el servicio de la caridad. De este modo y con el voluntariado cristia-
no bien identificado en su fe, la Iglesia contribuye a extender la «cultura de la
solidaridad» con fundamento sólido.

En consecuencia, invita al Santo Padre a que la Iglesia de nueva espe-
ranza a los pobres, por el amor preferencial a ellos. Alude a varios aspectos
concretos de servicio al hombre en la sociedad: la atención al problema del
desempleo, la pastoral de enfermos, la ecología. Y desarrolla con más amplitud
tres grandes temas de especial importancia en Europa:

1º) El matrimonio y la familia, que es preciso defender como institución,
frente a propuestas y proyectos legales que desvirtúan su identidad; Para ello
hay que mostrar su verdad y belleza, educar para el amor a los jóvenes y estar
cercanos a las situaciones familiares difíciles.

2º) Defender el evangelio de la vida frente a la escasa natalidad y las
amenazas del aborto o de la eutanasia.

3º) Ante el fenómeno creciente de las inmigraciones, fomentar una cul-
tura de la acogida. Ello supone trabajar por un orden internacional más justo,
idear formas de acogida inteligentes, reconocer los derechos de las personas,
integrar a los inmigrantes en el tejido social y cultural europeo y ofrecer servi-
cios de acogida y atención pastoral por parte de la Iglesia, teniendo en cuenta
que muchos de ellos son católicos.

Finalmente recuerda el Papa la Doctrina Social de la Iglesia, como referen-
cia para la calidad moral de la civilización y de la sociedad, que se trata de construir.
Y hace una llamada a que la Iglesia sea la Iglesia de las bienaventuranzas: pobre,
amiga de los pobres, constructora de la paz y defensora de la justicia.

5.  Esperanza para una nueva Europa

El libro del Apocalipsis habla de una «nueva Jerusalén» y de que Dios
hace «todo nuevo» (Ap. 21, 2.5). Esta novedad de Dios no es una utopía, sino



629

una realidad ya presente en su Iglesia. Por eso ante la construcción de una «nue-
va Europa», la Iglesia puede aportar su novedad.

Vuelve el Papa a recordar que el cristianismo está en el nacimiento de la
cultura europea, que fue un factor primario de unidad entre los pueblos y que
«ha dado forma a Europa acuñando en ella algunos valores fundamentales; la
modernidad europea misma, que ha dado al mundo el ideal democrático y los
derechos humanos, toma los propios valores de su herencia cristiana» (n. 108).
Pero en estos momentos «en que refuerza y amplia su propia unión económica
y política, parece sufrir una profunda crisis de valores; aunque dispone de ma-
yores medios, da la impresión de carecer de impulso para construir un proyecto
común y dar nuevamente razones de esperanza a sus ciudadanos» (n.108). El
Papa afirma que «la unión no tendrá solidez si queda reducida sólo a la dimen-
sión geográfica y económica, pues ha de consistir ante todo en una concordia
sobre los valores, que se exprese en el derecho y en la vida» (n.110).

Destaca también el papel que Europa puede desempeñar en la solidari-
dad y paz del mundo, explicando que «Europa debe querer decir apertura»
(111), que debe ser un Continente abierto y acogedor, que no se puede encerrar
en sí misma, sino estar abierta a la cooperación internacional, con iniciativas
audaces, haciendo que la globalización sea en la solidaridad y de la solidaridad.

Alude al importante papel que las Instituciones europeas para promover
la unidad del Continente y el servicio de las personas. Insiste en que un buen
ordenamiento de la sociedad debe basarse en valores éticos y que esos valores
están en primer lugar en los cuerpos sociales, entre los que están las Iglesias y
otras organizaciones religiosas, a las que no se les puede considerar como meras
entidades privadas.

Pide que en la futura Constitución Europea figure la referencia al patri-
monio religioso  y particularmente cristiano y que se reconozcan tres elementos
complementarios: el derecho de las Iglesias y comunidades religiosas a organizar-
se libremente; el respeto a la identidad específica de las Confesiones religiosas; el
respeto del estatuto jurídico del que ya gozan las Iglesias y las instituciones reli-
giosas en virtud de las legislaciones los Estado miembros de la Unión (n.114).

El Papa afirma que la relación de la Iglesia con Europa, no es la de la
vuelta a un Estado confesional, pero tampoco la de un laicismo o separación



630

hostil, sino de sana cooperación. La contribución que la Iglesia puede hacer a la
construcción de Europa es la dimensión religiosa, según todo lo expuesto en los
capítulos centrales de la Exhortación; ofrece también su modelo de unidad en la
diversidad y aporta todo el trabajo de sus comunidades en un compromiso efec-
tivo por humanizar la sociedad, además de sus organismo continentales de co-
munión eclesial, que también contribuyen a la unidad de Europa. También re-
conoce que la Europa que se construye como unión es un nuevo impulso en el
camino de la unidad de la Iglesia.

Por último, Juan Pablo II insiste en que «Europa necesita un salto cuali-
tativo en la toma de conciencia de su herencia espiritual» (n.120) y, como ya
hiciera en Santiago de Compostela el año 1982, vuelve ahora a pedir a Europa
que reencuentre su verdadera identidad: «Vuelve a encontrarte. Sé tú misma.
Descubre tus orígenes. Aviva tus raíces» (n.120). Y acaba diciéndole que «El
evangelio no está contra ti, sino a tu favor»; que «en el Evangelio de Jesús
encontrarás la esperanza firme y duradera a que aspiras» y que «el Evangelio de
la esperanza no defrauda».

Concluye la Exhortación mirando a María e invocando su protección
sobre Europa, que está llena de santuarios marianos, que muestran la devoción
a la Virgen extendida entre los pueblos europeos.



631

CARTA PASTORAL CON OCASIÓN
DEL DÍA DEL PAPA

EN LA SOLEMNIDAD DE LOS SANTOS
APÓSTOLES PEDRO Y PABLO

29 de junio de 2003

El próximo domingo 29 de Junio, solemnidad de los santos apóstoles
Pedro y Pablo, la Iglesia celebra el día del Papa que, en esta ocasión, alcanza un
relieve especial al estar a punto de conmemorarse el XXV aniversario de su
Pontificado. La Iglesia da gracias a Dios por Juan Pablo II, Sucesor de Pedro, y
por los veinticinco años que, con generosa entrega y total dedicación, ha cum-
plido con el oficio de pastorear al rebaño de Cristo como signo de aquel amor
primero que el Señor resucitado pidió a Pedro y, en él, a sus sucesores: «Pedro,
¿me amas más que éstos?». Juan Pablo II ha mostrado durante estos veinticinco
años que ama a Cristo con un amor inagotable, que hace de él un signo vivo del
Maestro que le llamó al supremo pontificado y que le sostiene al frente de la
Iglesia por la que da la vida día a día.

Así hemos tenido la oportunidad de verlo con nuestros propios ojos en
la reciente visita apostólica a España los pasados 3 y 4 de Mayo. Sí, hemos visto
al Sucesor de Pedro, Vicario de Cristo en la tierra, confirmándonos en la fideli-



632

dad a Cristo. Nos ha confirmado con su palabra, siempre viva, directa y evangé-
lica, ajustada a nuestro momento histórico y a sus peculiares circunstancias. Le
hemos visto próximo, padre y hermano, cercano y amigo de todos interpelando
a nuestra conciencia cristiana e invitándonos a decir sí a Cristo en el camino de
la santidad. Pero nos ha confirmado, sobre todo, con el testimonio de su entrega
sin reservas, que hace de él la imagen viva de quien no se sirve a sí mismo, sino
a los hombres. Hemos visto al Siervo de los siervos de Dios. Fuerte en su debi-
lidad y entregado al ministerio recibido, Juan Pablo II nos ha hecho sentir la
presencia misma de Cristo, su cercanía sacramental y el gozo de ser miembros
de la Iglesia que dirige con la sabiduría de la cruz.

El día del Papa nos ofrece la oportunidad este año de dar gracias a Dios
por el don de su reciente visita y de pedir por él para que, libre de sus enemigos,
le mantenga al frente de la Iglesia como el supremo testigo del amor de Cristo.
Os invito, pues, a elevar súplicas y oraciones en todas las parroquias y comuni-
dades cristianas a favor del Santo Padre. Y os invito a participar en la solemne
celebración eucarística que tendrá lugar el domingo 29 de Junio, a las doce
horas, en la Santa Iglesia Catedral de Santa María la Real de la Almudena
en acción de gracias por el XXV año de su Pontificado. En esta celebración nos
uniremos a las intenciones del Papa y, de modo especial, al gozo de su servicio
en la Iglesia, un gozo entreverado de sufrimientos de los que también él, como
Pedro, ha sido testigo cualificado del Señor.

Queridos diocesanos, esta celebración del día del Papa debe urgirnos
a ser fieles al Sucesor de Pedro y a su supremo magisterio. El mejor regalo
que podemos ofrecerle en este día tan señalado es el de acoger su palabra y
convertirla en vida propia. El reto que nos ha planteado recientemente su
visita es, ni más ni menos, el reto de la santidad. Él nos ha mostrado el
camino: la adhesión inquebrantable a Cristo; nos ha indicado los medios
para vivir la unión con Él: la oración, el cumplimiento de la voluntad de
Dios, y la práctica de las virtudes cristianas; nos ha propuesto cinco mode-
los de santidad indiscutibles que nos ayudarán a no desfallecer en el segui-
miento de Cristo. Devolvamos al Papa, convertida en vida, la palabra de
verdad que nos ha dirigido y que el gozo de su ministerio sea el progreso de
nuestra vida cristiana.

Pongamos estas intenciones en las manos de Santa María, nuestra Ma-
dre, para que ella vele siempre por aquél que cumple entre nosotros el sublime



633

oficio de representar a su Hijo para la Iglesia universal, venido en la carne y
exaltado en la gloria.

Con mi afecto y bendición,

† Antonio Mª Rouco Varela
Cardenal-Arzobispo de Madrid



634

CONSEJO PRESBITERAL
AÑOS 2003-2006

PRESIDENTE

Emmo. y Rvdmo. Sr. D. Antonio María Rouco Varela, Cardenal Arzobispo
de Madrid.

MIEMBROS NATOS

Excmo. y Rvdmo. Sr. D. Fidel Herráez Vegas, Obispo Auxiliar.
Excmo. y Rvdmo. Sr. D. César Augusto Franco Martínez, Obispo Auxiliar.
Excmo. y Rvdmo. Sr. D. Eugenio Romero Pose, Obispo Auxiliar.
Ilmo. Sr. D. Joaquín Iniesta Calvo-Zatarain, Vicario General.
Ilmo. Sr. D. Isidro Arnáiz Vázquez, Vicario Judicial.
Ilmo. Sr. D. Justo Bermejo del Pozo, Vicario Episcopal para el Clero.
Ilmo. Sr. D. Joaquín Martín Abad, Vicario Episcopal para la Vida

Consagrada.
Ilmo. Sr. D. Tomás Juárez García-Gasco, Vicario Episcopal para Asuntos

Económicos.
Ilmo. Sr. D. Antonio Astillero Bastante, Vicario Episcopal para las

Relaciones y Actos Públicos.
Ilmo. Sr. D. José María Bravo Navalpotro, Vicario Episcopal Vicaría I.
Ilmo. Sr. D. Luis Domingo Gutiérrez, Vicario Episcopal Vicaría II.
Ilmo. Sr. D. Juan José del Moral Lechuga, Vicario Episcopal Vicaría III.

CANCILLERÍA-SECRETARÍA



635

Ilmo. Sr. D. Ángel Matesanz Rodrigo, Vicario Episcopal Vicaría IV.
Ilmo. Sr. D. Gil González Hernán, Vicario Episcopal Vicaría V.
Ilmo. Sr. D. Julio Lozano Rodríguez, Vicario Episcopal Vicaría VI.
Ilmo. Sr. D. José Luis Huéscar Cañizal, Vicario Episcopal Vicaría VII.
Ilmo. Sr. D. Javier Cuevas Ibáñez, Vicario Episcopal Vicaría VIII.
Ilmo. Sr. D. Alberto Andrés Domínguez, Canciller Secretario.
M. Iltre. Sr. D. Andrés García de la Cuerda, Rector del Seminario Conciliar.
M. Iltre. Sr. D. Juan Fernández, Rector del Seminario Redemptoris Mater.

MIEMBROS ELECTOS

Vicaría I
D. Antonio Arroyo Torres.
D. Luis Fernández Peláez.

Vicaría II
D. Ildefonso Herranz Tercero.
D. Agustín Martín Fernández.

Vicaría III
D. Lino Hernando Hernando.
D. Juan Fernández de la Cueva y Martínez – Raposo.

Vicaría IV
D. Antonio García Moreno.
D. Mariano Vélez Caballero.

Vicaría V
D. Faustino Alarcón Hortelano.
D. Agustín Rodríguez Teso.

Vicaría VI
D. José Cobo Cano.
D. Santos Valentín Urías Ibáñez.

Vicaría VII
D. Miguel Jimeno Gómez.
D. José Fernando López de Haro.



636

Vicaría VIII
P. José María Martín Sánchez, O.S.A.
D. Evaristo Alonso Cuenca.

Curia
D. Roberto Serres López de Guereñu.

Delegaciones Diocesanas
D. Manuel María Bru Alonso.

Claustro de Profesores de la Facultad de Teología San Dámaso
D. Manuel del Campo Guilarte.

Seminario Conciliar
D. Fausto Calvo Vicente.

Instituto Superior de Ciencias Religiosas
D. Julián Carrón Pérez.

Capellanes de Hospitales o Residencias
D. Francisco Inés González.

Sacerdotes religiosos residentes en la Diócesis
P. Tomás Martín Pérez, SS.CC.

MIEMBROS DESIGNADOS

D. Oscar del Olmo Roldán.
D. José María Calderón Castro.
D. Juan Jesús Candela García.
D. Jorge González Guadalix.
D. Gregorio Martínez Sacristán.
D. Javier Cremades Sanz – Pastor.



637

NOMBRAMIENTOS

PÁRROCOS

De San Antonio del Retiro: P. Emérito Merino Abad, O.F.M. (10-6-2003).
De San Joaquín: P. Teodoro García García, S.C. (10-6-2003).
De Espíritu Santo y Ntra. Sra. de la Araucana: D. José Miguel

Granados Temes (10-6-2003).
De Santa María del Pilar: P. Victoriano Viñuelas Gómez, S.M. (10-6-2003).
De San Timoteo: D. José María Lorca Parra (24-6-2003).
De San León Magno: D. Antonio Bravo Tisner (24-6-2003).

VICARIOS PARROQUIALES

De San Joaquín: P. Carlos Alonso Vargas, S.C. (10-6-2003).
De Santa María del Pilar: P. José Luis Martínez González, S.M.

(10-6-2003).
De San Antonio del Retiro: PP. José Carmelo García Rodríguez y

Jesús de la Cruz Toledano, O.F.M. (10-6-2003).
De San León Magno: D. Jesús Calzada Martínez (24-6-2003).

ADSCRISTO

Del Oratorio del Santo Niño del Remedio: D. José Mª Cortejarana
Cerezo (20-6-2003).



638

OTROS OFICIOS

Decano de la Facultad de Teología San Dámaso: Dr. D. Pablo
Domínguez Prieto (7-6-2003).

Profesor Catedrático de Teología Sistemática II de la Facultad de
Teología San Dámaso: Dr. D. Juan Antonio Martínez Camino, S.J. (7-6-2003).

Presidenta Diocesana de Acción Católica: Dª Irene Schumlakowski
Morodo (11-6-2003).

Coordinador de Asistencia Religiosa Católica en el Hospital “La
Paz”: D. Ángel Sanz del Olmo (24-6-2003).

Coordinador de Misiones de la Vicaría VI-Suroeste: P. Luis Pérez
Hernández, S.X. (24-6-2003).



639

SAGRADAS ÓRDENES

El día 14 de junio de 2003, el Emmo. y Rvdmo. Sr. D. Francisco Álvarez
Martínez, Cardenal Arzobispo Emérito de Toledo, con licencia del Emmo. y
Rvdmo. Sr. Cardenal Arzobispo, confirió, en la Parroquia de San Antonio, de
Madrid, el Sagrado Orden del Diaconado a Fray Emilio Rodríguez Sosa,
O.F.M.Cap.

El día 20 de junio de 2003, el Emmo. y Rvdmo. Sr. D. Antonio María
Rouco Varela, Cardenal Arzobispo de Madrid, confirió, en la Parroquia de San
Francisco de Borja de Madrid, el Sagrado Orden del Presbiterado a los Rvdos.

P. Juan José Aguado de la Obra, S.J.,
P. Diego Alonso-Lasheras de Zavala, S.J.,
P. Antonio Cruz Trinidad, S.J.,
P. Juan Antonio Cuesta Olmo, S.J. y
P. José de Pablo Martínez de Ubago, S.J.

El día 21 de junio de 2003, el Emmo. y Rvdmo. Sr. D. Antonio María
Rouco Varela, Cardenal Arzobispo de Madrid, confirió, en la Santa Iglesia Ca-
tedral Metropolitana de Santa María la Real de la Almudena, el Sagrado Orden
del Diaconado a los seminaristas

D. Joaquín Abaga Nvo Mokuy,
D. Fulgencio Espa Feced,
D. Andrés Alberto Fernández López-Peláez,
D. Diego José Figueroa Soler,



640

D. Héctor Javier García Mediavilla,
D. Ricardo José Gómez de Ortega Fuente,
D. Manuel Aurelio Lorente Álvarez,
D. Fernando Antonio Martínez García,
D. Francisco Javier Medina Chávez,
D. Daniel Orozco Villaverde,
D. Francisco de Borja Pérez Garre,
D. Arturo Portabales González-Choren,
D. Pedro Sabe Andreu,
D. Juan Ignacio Sánchez Gurucharri,
D. Ricardo Spuch Redondo,
D. Antonio Joaquín de la Torre Munilla,
D. Jesús Vidal Chamorro, diocesanos de Madrid, y
D. Gaëtan Kabasha , diocesano de Bangassou (República

Centroafricana).

El día 21 de junio de 2003, el Excmo. y Rvdmo. Sr. D. César Augusto
Franco Martínez, Obispo Auxiliar de Madrid, con licencia del Emmo. y Rvdmo.
Sr. Cardenal Arzobispo, confirió, en la Parroquia de Santo Domingo Savio, de
Madrid, el Sagrado Orden del Presbiterado a los Rvdos.

P. Javier López Díaz, T.C.,
P. José Antonio Mateos Llorente, S.D.B.,
P. Francisco Pescador Hervás, S.D.B.,

y el Sagrado Orden del Diaconado a los religiosos
Miguel Ángel Ferri Gandía, S.D.B.,
Francisco Javier Moreno López, S.D.B.,
Alberto Payá Rico, S.D.B. y
Francisco Javier Torres Álvarez, S.D.B.

El día 24 de junio de 2003, el Excmo. y Rvdmo. Sr. D. César Augusto
Franco Martínez, Obispo Auxiliar de Madrid, con licencia del Emmo. y Rvdmo.
Sr. Cardenal Arzobispo, confirió, en el Monasterio de Santa María de El Paular,
el Sagrado Orden del Presbiterado al Rvdo. P. Miguel Muñoz Vila, O.S.B.

El día 28 de junio de 2003, el Excmo. y Rvdmo. Sr. D. Eugenio Rome-
ro Pose, Obispo Auxiliar de Madrid, con licencia del Emmo. y Rvdmo. Sr.
Cardenal Arzobispo, confirió, en la Capilla del Seminario de los Misioneros
Oblatos de María Inmaculada, de Pozuelo de Alarcón (Madrid), el Sagrado



641

Orden del Presbiterado al Rvdo. P. Miguel Ángel Solís Álvarez, O.M.I., y el
Sagrado Orden del Diaconado al religioso Diego Sáez Martín, O.M.I.

El día 29 de junio de 2003, el Excmo. y Rvdmo. Sr. D. César Augusto
Franco Martínez, Obispo Auxiliar de Madrid, con licencia del Emmo. y Rvdmo.
Sr. Cardenal Arzobispo, confirió, en la Parroquia de San Vicente de Paúl, de
Madrid, el Sagrado Orden del Diaconado al religioso José Luis Simón Illera,
C.M.



642

DEFUNCIONES

-  El día 3 de junio de 2003, el Rvdo. Sr. D. FRANCISCO VELASCO
CAÑAS. Nació en Santo Domingo de la Calzada (La Rioja), el 12-10-1945.
Ordenado el 5-4-1970. Fue religioso Claretiano y desde 18-6-1986 tenía permi-
so de ausencia de la vida comunitaria. Ha colaborado durante más de 20 años
en la Parroquia de San Ambrosio. Fue Profesor de Filosofía en el Instituto de
Enseñanza Media en Moratalaz.

-  El día 13 de junio de 2003, D. ANANÍAS DELGADO, a los 96 años
de edad, padre del Rvdo. Sr. D. Rudesindo Delgado Pérez, colaborador de la
parroquia La Cena del Señor y Capellán del Hospital Instituto de Cardiología
de Madrid.

-  El día 15 de junio de 2003, Dª ELVIRA BLANCO RUIZ, a los 87
años de edad, madre del Rvdo. Sr. D. Antonio Ávila Blanco, sacerdote diocesano
de Madrid.

-  El día 21 de junio de 2003, Dª MARIA LUISA LAMELA
MARTÍNEZ, a los 84 años de edad, madre del R.P. Ángel Camino Lamelas,
O.S.A., párroco de la Parroquia de San Manuel y San Benito, de Madrid.

Que así como han compartido ya la muerte de Jesucristo, compar-
tan también con Él la Gloria de la resurrección.



643

ACTIVIDADES DEL SR. CARDENAL
JUNIO 2003

Día 1: Toma de posesión de Monseñor Javier Martínez, en Granada.
Días 1-6: Consejo Episcopal, en Murcia.
Día 7: Misa en la parroquia de Santa María de Caná, en Pozuelo.
Vigilia de Pentecostés, en la Catedral de la Almudena.
Día 8: Confirmaciones del Colegio Aldovea, en la Catedral de la

Almudena.
Misa en la parroquia de Santa Catalina Labouré.
Día 9: Peregrinación de la Acción Católica al Cerro de los Ángeles.
Día 10: Consejo Episcopal.
Reunión de fin de curso del Seminario Redmptoris Mater.
Día 11: Reunión de Obispos de la Provincia Eclesiástica con la

CONFER.
Día 12: Jornada de santificación sacerdotal en las Oblatas de Cristo

Sacerdote.
Misa de acción de gracias por la canonización de Santa Ángela de la

Cruz, en el convento de las Hermanas de la Cruz.
Día 13: Misa en la parroquia de San Antonio de la Florida.
Inauguración/bendición del Seminario Menor de La Inmaculada.
Día 14: Consejo Pastoral.
Confirmaciones en las Religiosas de María Inmaculada.
Día 15: Misa en la Catedral de la Almudena de envío de misioneros

diocesanos.



644

Misa de acción de gracias por la canonización del P. Rubio, en la parro-
quia de San Francisco Javier, de La Ventilla.

Días 16-20: Asamblea Plenaria de la CEE.
Día 20: Ordenación de diáconos de los jesuitas en la parroquia de San

Francisco de Borja.
Día 21: Ordenación de diáconos del Seminario diocesano, en la Cate-

dral de la Almudena.
Vigilia del Corpus en la Catedral de la Almudena.
Día 22: Misa del Corpus Christi en la explanada de la Catedral de la

Almudena y procesión.
Día 24: Consejo Episcopal.
Reunión con la Hermandad de la Sagrada Familia.
Día 25: Reunión con UMAS.
Visita pastoral a pueblos de la Vicaría I: La Mira del Valle, Pinilla del

Valle y Lozoya del Valle.
Días 26-27: Pleno del Consejo Presbiteral en Los Molinos.
Día 29: Colocación Primera Piedra de la Parroquia de Santo Tomás

Moro, en Majadahonda.



645

SR. OBISPO

VISITA PASTORAL
A LA PARROQUIA DE SAN SEBASTIÁN MÁRTIR

(Domingo V de Pascua)

(Velilla de San Antonio, 18 Mayo 2003)

Lecturas: Hch 9,26-31; 1 Jn 3,18-24; Jn 15,1-8.

1. Tras el encuentro con Jesús, en el camino de Damasco, San Pablo
queda transformado y pasa de ser un perseguidor del cristianismo a ser un heral-
do del Evangelio. Los discípulos le tenían miedo, no creyendo que fuese discí-
pulo (cf. Hch 9, 26). Pero Pablo no se arredra y seguía «predicando valiente-
mente en el nombre del Señor» (Hch 9,28).

Los cristianos estamos llamados a predicar con valentía a Cristo resuci-
tado. Los fieles de esta parroquia de San Sebastián Mártir estáis llamados a ser
valientes testigos de la resurrección del Señor.

De la misma manera que las primeras iglesias cristianas crecían, «se
edificaban y progresaban en el temor del Señor y estaban llenas de la consola-
ción del Espíritu Santo» (Hch 9,31), de igual modo esta comunidad cristiana
está llamada a crecer, a desarrollarse y a vivir el Espíritu del Señor.

Diócesis de Alcalá de Henares



646

La Visita pastoral, que estamos realizando, tiene como objetivo un mu-
tuo acercamiento y conocimiento entre los fieles y el pastor de la Diócesis; así
como también una ocasión para animar a la comunidad cristiana a crecer, a
ejemplo de las primeras comunidades.

2. Jesús nos ha dicho: «Yo soy la vid; vosotros los sarmientos. El que
permanece en mí y yo en él, ése da mucho fruto; porque separados de mí no
podéis hacer nada» (Jn 15,5). Para vivir como cristianos es necesario estar
unidos a Jesús, a través de los sacramentos, en la escucha de su Palabra, en
la oración y en la realización de buenas obras. Sólo así podemos dar buenos
frutos.

Cuando el hombre se separa de Dios, los frutos que produce son de
muerte y de odio. Podemos verlo en algunas leyes del ordenamiento jurídico de
las sociedades actuales, que no defienden la vida del hombre; que permiten la
aniquilación impune del ser humano en el vientre de su madre; que autorizan la
manipulación de seres humanos; que toleran la eliminación de las personas en
edad avanzada o enfermos terminales.

Cuando el hombre se coloca en el lugar de Dios, se engríe y rompe la
armonía de las relaciones consigo mismo y con los demás. Sólo produce enton-
ces “uvas agraces”, incomestibles.

3. El Señor realiza el oficio de viñador respecto a nosotros: Nos poda lo
que nos sobra y entorpece; nos cuida para que demos más fruto; nos riega con el
agua de su vida; nos reconforta y alimenta con el don de su Espíritu: «Todo
sarmiento que en mí no da fruto, lo corta, y todo el que da fruto, lo limpia, para
que dé más fruto» (Jn 15,2).

Jesús nos invita a permanecer unidos a Él: «Permaneced en mí, como yo
en vosotros. Lo mismo que el sarmiento no puede dar fruto por sí mismo, si no
permanece en la vid; así tampoco vosotros si no permanecéis en mí» (Jn 15,4).

El riesgo que corremos de no permanecer con el Señor es el de ser arro-
jados lejos de donde está la vida verdadera: «Si alguno no permanece en mí, es
arrojado fuera, como el sarmiento, y se seca; luego los recogen, los echan al
fuego y arden» (Jn 15,6). Un sarmiento seco no sirve mas que para ser echado
al fuego.



647

4. La Palabra de Dios es “palabra de vida” para el hombre. Permanecer
con Jesús implica aceptar su palabra, que renueva y salva. Los mandamientos
son palabras de vida, que ayudan al hombre a conseguir su destino final. Acep-
tar la palabra del Señor y vivir según ella es la mejor manera de alcanzar la
felicidad y el objetivo feliz de la vida humana.

El Señor nos ha dicho en el evangelio: «Si permanecéis en mí, y mis
palabras permanecen en vosotros, pedid lo que queráis y lo conseguiréis» (Jn
15,7). No se trata de pedir caprichos, sino aquello que va en consonancia
con la voluntad de Dios; se trata de pedir aquello para lo que el Señor nos ha
destinado.

5. Estimados feligreses de la parroquia de San Sebastián Mártir, en vues-
tro Santo patrón tenéis un ejemplo de cómo ser discípulos del Señor y de cómo
dar gloria a Dios. Jesús nos ha dicho: «La gloria de mi Padre está en que deis
mucho fruto, y seáis mis discípulos» (Jn 15,8).

San Sebastián fue un buen discípulo del Señor, que tuvo la valentía de
entregar su vida. ¡Que sepamos también nosotros dar nuestra vida por el evan-
gelio! ¡Que seamos también nosotros buenos discípulos de Jesús!

6. El Señor nos pide que amemos en verdad y con obras: «Hijos míos,
no amemos de palabra ni de boca, sino con obras y según la verdad» (1 Jn
3,18). Nuestro mundo necesita de nuestro testimonio.

En esta Visita pastoral os animo a todos a permanecer unidos a Cristo,
vid verdadera de la que nosotros somos sarmientos. Os exhorto a colaborar en
la parroquia, para que sea realmente una verdadera familia de hijos de Dios. Os
aliento a dar buenos frutos de fe, de amor, de esperanza, para que Dios sea
conocido y amado.

Quiero agradecer a todos vuestra colaboración en las diversas activida-
des parroquiales, que hacen posible la marcha y el crecimiento de esta comuni-
dad cristiana.

¡Que el Señor os bendiga y os acompañe en vuestro caminar! Amén.



648

VISITA PASTORAL A LA PARROQUIA DE
SANTA MARÍA DE LOS ÁNGELES

(Coslada, 19 Mayo 2003)

Lecturas: Hch 14,5-18; Jn 14,21-26.

1. San  Pablo, perseguido por los judíos, va predicando la Buena Nueva
por las ciudades paganas (cf. Hch 14,5-6). El Evangelio no tiene fronteras; llega
donde los testigos de la fe lo proclaman y los oyentes lo aceptan. De este modo
ha llegado también hasta nosotros.

Ahora nos toca a nosotros pregonar esta Buena Nueva de salvación, en
la sociedad en que vivimos. La mayoría de vosotros habéis venido de otros
lugares de España a esta ciudad. En vuestros pueblos de origen conocisteis a
Jesucristo y abrazasteis la fe cristiana; ahora, como San Pablo, podéis proclamar
esa misma fe a otras personas, para que puedan alcanzar la salvación.

2. En las correrías apostólicas por las ciudades de Licaonia, Listra y
Derbe, Pablo exhorta a los gentiles a abandonar los falsos ídolos, para adorar al
Dios de Jesucristo: «Nosotros somos también hombres, de igual condición que
vosotros, que os predicamos que abandonéis estas cosas vanas y os volváis al
Dios vivo» (Hch 14,15).

Nuestros paisanos adoran también muchos dioses falsos, que no dan
vida ni felicidad verdadera. Si nos hemos encontrado con Jesucristo, salvador



649

del mundo, no podemos menos que comunicar esa experiencia a los demás. No
podemos menos que anunciar el evangelio de Jesús a quienes están cerca de
nosotros.

3. Amar a Dios, además de aceptarlo en la propia vida y creer en Él,
implica también el cumplimiento de sus mandatos: «El que tiene mis manda-
mientos y los guarda, ése es el que me ama» (Jn 14,21). Los mandamientos de
Dios son “palabras de vida” para el hombre; su aceptación y cumplimiento ex-
presan la aceptación de la relación personal con Dios.

El amor no se reduce a una simple declaración verbal, sino que debe
manifestarse en las obras. Como nos dice San Juan en su carta: «Hijos míos, no
amemos de palabra ni de boca, sino con obras y según la verdad» (1 Jn 3, 18).

4. Cristo ha prometido su amor y el amor de Dios-Padre a quien le ame:
«Y el que me ame, será amado de mi Padre; y yo le amaré y me manifestaré a
él» (Jn 14,21). Se trata de una relación personal de amor entre Dios y el hom-
bre, en la que Dios toma la iniciativa, y el hombre, aceptando esa relación, es
elevado al plano divino y colmado de gracia.

La Trinidad quiere inhabitar en el hombre, cuando éste está dispuesto a
amar y aceptar la palabra divina: «Si alguno me ama, guardará mi Palabra, y mi
Padre le amará, y vendremos a él, y haremos morada en él» (Jn 14,23). Son las
tres Personas divinas quienes interactúan simultáneamente y llenan el cora-
zón del hombre con su presencia. Dios-Padre es la fuente de amor; el Hijo
Jesucristo es la manifestación plena de ese amor a los hombres; y el Espíritu
Santo vivifica a los hombres, haciéndolos hijos de Dios, nos enseña estas
verdades y nos ayuda a penetrar en ellas: «El Paráclito, el Espíritu Santo, que el
Padre enviará en mi nombre, os lo enseñará todo y os recordará todo lo que yo
os he dicho» (Jn 14,26).

5. Estimados feligreses, estáis llamados a ser testigos de estas hermosas
verdades reveladas, que estamos meditando y que las lecturas de hoy nos pre-
sentan. Vuestra comunidad debe ser un reflejo, para los hombres de nuestro
tiempo, del amor que Dios nos tiene y de la vocación a la que estamos llamados.

La Visita pastoral, que estamos realizando en esta parroquia de “Santa
María de los Ángeles” en Coslada, es una ocasión propicia para reflexionar



650

sobre nuestra vivencia cristiana y sobre nuestra misión eclesial. Jesús, el Buen
Pastor, se acerca a vosotros en la persona del obispo. Os animo a seguir adelante
y a que participéis en las tareas del evangelio.

La Virgen María, titular de esta parroquia bajo la advocación de “Santa
María de los Ángeles”, ha vivido en plenitud la relación de amor con la Trini-
dad. Ella nos invita a participar de la vida trinitaria y a proclamar a todos los
hombres la llamada a la santidad. ¡Que ella nos ayude, con su maternal interce-
sión, a vivir cada día con mayor plenitud las riquezas del Reino y a ser fieles a la
misión que Dios nos confía! Amén.



651

FIESTA DE LA COFRADÍA DEL
“CRISTO UNIVERSITARIO DE LOS DOCTRINOS”

(Solemnidad de la Ascensión)

(Ermita Cristo Doctrinos- Alcalá, 1 Junio 2003)

Lecturas: Hch 1,1-11; Ef 4,1-13; Mc 16,15-20.

1. La fiesta de la Cofradía del “Cristo Universitario de los Doctrinos y de
Ntra. Sra. de la Esperanza” se celebra precisamente en el marco precioso de la
solemnidad litúrgica de la Ascensión del Señor. Litúrgicamente hablando, esta fiesta
marca el final de la vida terrena de Jesús. Jesús nace en Belén, proclama el Reino de
Dios durante su vida pública y ofrece su vida por nosotros; muere en la cruz, resu-
citando al tercer día y hoy celebramos el fin de su vida terrena. Se va, pero se queda
con nosotros; estuvo con nosotros de una manera plenamente humana y corporal, y
ahora se queda con nosotros de otra manera: a lo divino.

2. Cristo ha querido instituir la Iglesia como presencia permanente suya;
por tanto, no nos ha abandonado, sino que permanece vivo entre nosotros. Perma-
nece a través de los sacramentos, como una presencia especial. Hemos escuchado
en el Evangelio de hoy: «Id por todo el mundo y proclamad la Buena Nueva a toda
la creación. El que crea y sea bautizado, se salvará; el que no crea, se condenará»
(Mc 16,15-16).



652

De los sacramentos, el primero de ellos, que nos introduce en la Iglesia, es
el bautismo. Pero el sacramento central de la vida de la Iglesia es la eucaristía, que
ahora estamos celebrando. Cristo, pues, se queda presente entre nosotros a través
de los sacramentos. También lo hace a través de la Palabra sagrada escrita y a
través de otras formas de presencia.

3. Podemos reconocerle entre nosotros a través de la presencia humana:
sobre todo, a través del más necesitado, del más débil, del más pobre. Jesús nos
dijo: «En verdad os digo que cuanto hicisteis a unos de estos hermanos míos más
pequeños, a mí me lo hicisteis» (Mt 25,40). El ser humano, sobre todo el que tiene
más debilidad, es presencia viva de Cristo en la tierra.

Como sabemos, las cofradías tienen, al menos en su origen, una dimensión
caritativa, altruista, de ayuda al necesitado, que expresa la actitud de tener presente
a Cristo en el hermano. Muchas cofradías nacieron con ese objetivo, aunque, por
desgracia, bastantes de ellas han olvidado esa dimensión importante de la presencia
de Cristo en el necesitado, en el pobre, en el enfermo, en el anciano, en el débil, en
el no nacido.

La “Hermandad del Cristo de los Doctrinos” no puede, por tanto, descui-
dar esta actitud caritativa. Voy a pediros esta tarde, estimados cofrades, que no
sólo no perdáis esa dimensión, sino que la promocionéis y la potenciéis. Cristo está
presente en el hermano y es muy importante que tengamos presente esa dimensión.

4. Hoy celebramos que Jesús sube al cielo, pero permanece a través de su
presencia sacramental en el cuerpo místico de la Iglesia, de la que Él es la cabeza.
Cuando Él se va, los discípulos se quedan mirando al cielo y se les dice: «Galileos,
¿qué hacéis ahí mirando al cielo? Este que os ha sido llevado, este mismo Jesús,
vendrá así tal como le habéis visto subir al cielo» (Hch 1,10). No se va definitiva-
mente; volverá: esa es nuestra esperanza. El cristiano vive con la esperanza de que
la vida terrena es la antesala de nuestro vivir pleno en Cristo Jesús.

5. Por motivos históricos, por vosotros conocidos, habéis unido la devo-
ción al “Cristo Universitario de los Doctrinos” con “Ntra. Sra. de la Esperanza”. El
cristiano es un hombre esperanzado, que vive en el mundo, pero mirando con espe-
ranza el cielo. San Agustín comentando la celebración de la Ascensión nos dice:
“¿Por qué no vamos a esforzarnos sobre la tierra, de modo que gracias a la fe, la
esperanza y la caridad, con las que nos unimos con él, descansemos ya con él en los



653

cielos? Mientras él está allí, sigue estando con nosotros; y nosotros, mientras esta-
mos aquí, podemos estar ya con él allí” (Sermón sobre la Ascensión del Señor, 1).
El cristiano debe tener los pies firmemente en el suelo, porque vive aquí y aquí ha de
ser testigo de Cristo; pero ha de tener el corazón en el cielo y poner su esperanza en
las cosas de arriba. Esa es la admonición que la Iglesia nos hace a los cristianos,
durante todo este tiempo pascual. Hemos de vivir como hijos de la luz, teniendo la
esperanza y la ilusión puesta en las cosas del cielo; vivir usando las cosas de la
tierra, pero sin perder de vista las cosas del cielo.

6. La fiesta del “Cristo Universitario de los Doctrinos”, centrada en la so-
lemnidad de la Ascensión, nos está invitando a todos, y de manera especial a los
miembros de la Cofradía, a vivir nuestra fe con tensión escatológica, saboreando en
la tierra la prenda del cielo, la prenda de la paz futura, pero sin poseerla en plenitud.
La tensión escatológica consiste en que gozamos ya ahora de esa paz, pero no de
manera plena, sino que la disfrutaremos plenamente al final de los tiempos.

La Virgen, “Ntra. Sra. de la Esperanza”, nos ayuda a caminar cogidos
de su mano; nos ayuda a no perder la esperanza y a no desviarnos de lo que es
importante.

En nuestra vida han de tener centralidad las cosas del cielo, la resurrección,
la fe, el amor, la luz de Cristo resucitado. Todo eso debe iluminar nuestra vida
cotidiana en la tierra.

7. Cristo, antes de subir al cielo, dijo a sus discípulos: «Id por todo el mun-
do y proclamad la Buena Nueva a toda la creación» (Mc 16,15). Esta tarde nos lo
dice a todos nosotros; pero nadie puede proclamar esta Buena Nueva si antes no la
ha experimentado. ¿Creéis, de verdad, que Cristo nos ha dado una vida nueva?
¿Creéis, de verdad, que Cristo nos ha salvado en la cruz? ¿Creéis, de verdad, que
Cristo vive resucitado?

Esa experiencia de fe nos debe ayudar a tener un sentido trascendente
de la vida, a ver las cosas desde otra altura, a vivir con mayor plenitud como
hombres. Si lo experimentáis de ese modo, la consecuencia lógica es hacer
partícipes a los demás de esa alegría vuestra; hacer partícipes a los otros de esa
fe de la Iglesia. Una alegría es más plena, cuando es compartida. ¡Sed testigos
de la Buena Nueva que vivís, anunciándola a los demás, sin retenerla para vo-
sotros solos!



654

8. Hay mucha gente en Alcalá que no cree en Dios; algunos han oído hablar de
Él, pero no creen; otros no han tenido la experiencia de encontrarse con Jesucristo, que
salva, que cambia la vida, como se la cambió a Pablo, a Pedro, a Juan y a todos aquellos
con quienes se encontró. ¡Si os habéis encontrado con el Cristo, haced partícipes a los
demás de ese encuentro vuestro! ¡Invitadlos a pertenecer a la Iglesia, que Cristo ha
querido fundar! Él dijo a sus discípulos: «Id por todo el mundo y proclamad la
Buena Nueva a toda la creación. El que crea y sea bautizado, se salvará; el que no
crea, se condenará» (Mc 16,15-16); es la condición que Cristo pone.

9. A Dios lo hemos conocido a través de la Iglesia; nadie llega a creer en el
Dios de Jesucristo por sí mismo, sin que nadie se lo anuncie. Todos hemos conoci-
do a Dios por la predicación de otro y por el testimonio de otro (cf. Rm 10,14-15).
Los apóstoles, que convivieron con Jesús durante su vida mortal, fueron los prime-
ros testigos y ellos anunciaron a los demás la gran noticia de la salvación. Desde
entonces, el anuncio de la salvación en Cristo Jesús se trasmite por generaciones de
creyentes.

La fe nos llega a través de la Iglesia; cada generación de creyentes es testi-
go de la Buena Nueva. El mandato, pues, del Señor: «Id por todo el mundo y
proclamad la Buena Nueva a toda la creación» (Mc 16,15), solamente se puede
vivir dentro de la Iglesia. Para vivir con Cristo hay que ser bautizado y pertenecer a
su Iglesia.

10. El Concilio Vaticano II nos recuerda que: “La Iglesia, enviada por Dios
a las gentes para ser ‘el sacramento universal de la salvación’, obedeciendo el man-
dato de su Fundador (cf. Mc 16,15) ), por exigencias íntimas de su misma catolicidad,
se esfuerza en anunciar el Evangelio a todos los hombres” (Ad gentes, 1).

Los discípulos salieron a predicar por todas partes, nos dice el evangelio de
San Marcos, “colaborando el Señor con ellos y confirmando la Palabra con las
señales que la acompañaban” (Mc 16,20). Ellos no se quedaron en casa esperan-
do, sino que salieron y anunciaron la Buena Nueva. ¡No nos quedemos tampoco
nosotros en casa ni en el grupito de nuestra Cofradía! ¡Salgamos a anunciar a los
demás el Evangelio de Cristo!

11. San Pablo, en la carta a los Efesios, nos ha dicho: «Os exhorto, pues,
yo, preso por el Señor, a que viváis de una manera digna de la vocación con que
habéis sido llamados» (Ef 4,1).



655

El estilo digno de un cristiano es actuar «con toda humildad, mansedumbre
y paciencia, soportándoos unos a otros por amor» (Ef 4,2). Es el estilo de Cristo,
el del Siervo de Yahvé, el Cristo Crucificado, el que no abre la boca cuando lo
insultan, cuando lo vituperan, cuando lo clavan injustamente en la cruz. Jesús, sien-
do inocente, aceptó el suplicio y la cruz por amor nuestro, sin abrir la boca. Ese es
el gran ejemplo de mansedumbre y de humildad.

A veces tenemos la tentación de atacar a quien nos fustiga, de insultar a
quien nos ultraja, de vituperar a quien lanza invectivas contra nosotros. Pero el
estilo de Cristo no es ese; su actitud es de perdón, de mansedumbre, de paciencia,
de humildad.

12. La carta a los Efesios nos recuerda también que hay diversidad de
servicios y ministerios: «El mismo ‘dio’ a unos el ser apóstoles; a otros, profetas; a
otros, evangelizadores; a otros, pastores y maestros, para el recto ordenamiento de
los santos en orden a las funciones del ministerio, para edificación del Cuerpo de
Cristo» (Ef 4,11-12). Todos los ministerios colaboran a la edificación de la misma
Iglesia de Cristo.

Somos como un cuerpo, cuya cabeza es Cristo y los demás los miembros
(cf. Col 1,18-22). Dentro de la Iglesia, el Papa, los obispos y los sacerdotes hace-
mos la función de cabeza, representando a Cristo; después hay muchos miembros,
con su misión propia.

Un miembro no puede realizar la función de otro miembro: la mano no
puede realizar la función de la cabeza y viceversa; pero armónicamente conjuntados,
el trabajo tiende hacia la edificación de la Iglesia, hacia la construcción del Cuerpo
místico de Cristo, «hasta que lleguemos todos a la unidad de la fe y del conocimien-
to pleno del Hijo de Dios, al estado de hombre perfecto, a la madurez de la plenitud
de Cristo» (Ef 4,13).

13. La diversidad de dones en el Cuerpo místico de Cristo, según San
Pablo, debe conservar la unidad. Los miembros de un organismo o de un cuerpo se
conjuntan en unidad. Los miembros de la Iglesia no pueden ir cada uno por su
parte, y menos aún ser hostiles entre ellos. Los miembros de Cristo hemos de estar
unidos en amor para formar una única familia, para formar un cuerpo en unidad y en
comunión, para trabajar orgánicamente conjuntados, «poniendo empeño en con-
servar la unidad del Espíritu con el vínculo de la paz» (Ef 4,3). Estamos llamados a



656

ser «un solo Cuerpo y un solo Espíritu, como una es la esperanza a que habéis sido
llamados» (Ef 4,4).

De las manos de María, la Virgen, “Ntra. Sra. de la Esperanza”, hemos de
ir caminando hacia la plenitud en Cristo, formando una sola familia y viviendo la
misma y única esperanza de que Cristo estará plenamente en todos y cada uno de
los hombres.

14. Hoy celebramos la fiesta del “Cristo Universitario de los Doctrinos” en
esta ermita, donde veneramos la preciosa imagen del Crucificado. Cristo, clavado
en la cruz, es fuerza transformadora y salvadora.

Pero el seguimiento de Jesucristo implica mucho más que hacer una fiesta
anual, más o menos solemne y gozosa. Seguir al “Cristo Universitario de los Doctrinos”
implica llevar grabado en cada uno de nuestros corazones su imagen redentora; y
llevarlo en el corazón quiere decir llevarlo grabado en la vida; implica tener los pies
en el suelo y el corazón en el cielo para poder trasformar el mundo; implica amar a
los demás con el mismo amor, que Cristo manifestó en la cruz por nosotros.

Seguir a Cristo, crucificado por nuestro amor, es un gran don y una gran
alegría. Ser miembro de esta Cofradía es cristianamente muy gozoso, pero a la vez,
muy exigente. El Señor nos pide a cada uno de nosotros que trabajemos por cons-
truir el Reino de Dios aquí en la tierra; que hagamos presente ese Reino, hasta que
Él venga al final de los tiempos; que procuremos que todo hombre pueda conocer
a Cristo y llegar a la plenitud del mismo Jesús; que colaboremos para que todo ser
humano pueda llegar a la madurez de Cristo, al conocimiento de Cristo Jesús nues-
tro Señor.

15. Todo encuentro con Cristo transforma y ‘cristifica’. Esta celebración
eucarística es un encuentro con Cristo. Todos deberíamos salir de aquí más identi-
ficados con Jesús, más transformados a su imagen, más profundamente grabada su
figura en nuestro corazón y en nuestra vida.

Todo ello puede realizarse en nosotros con la fuerza del Espíritu Santo. Los
Hechos de los Apóstoles, en esta festividad de la Ascensión del Señor, nos han
recordado las palabras de Jesús a sus discípulos: «Cuando el Espíritu Santo des-
cienda sobre vosotros, os dará fuerza para ser mis testigos en Jerusalén, en toda
Judea y Samaria, y hasta los confines de la tierra» (Hch 1,8).



657

Esta promesa de Jesús se ha cumplido; la fe ha llegado hasta nosotros, en
España, considerada en aquel momento de la historia como el fin del mundo (finis-
terrae). El Espíritu Santo nos da fuerza para ser sus testigos en la Alcalá de Henares
actual, en los lugares donde vivimos, en el trabajo, en la familia, en la política, en la
profesión, en la calle, en las asociaciones ciudadanas. El cristianismo debe transfor-
mar todas las estructuras.

16. Estimados miembros de la fraternidad, estimados devotos del “Cristo
Universitario de los Doctrinos”, estimados fieles creyentes, esta fiesta de Jesucristo,
en la liturgia de la Ascensión, nos llena de gran alegría; es una fiesta de gozo y
esperanza para todos.

¡Que vivamos profundamente nuestra fe y nuestro testimonio cristiano! ¡Que
el “Cristo Universitario de los Doctrinos” sea siempre nuestra fuerza y salvación!
¡Que la Virgen, “Ntra. Sra. de la Esperanza”, nos ayude a ser verdaderos testigos
de Cristo en esta sociedad nuestra, que tan necesitada está de Dios! Amén.



658

VISITA PASTORAL
A LA PARROQUIA DE MADRE DEL ROSARIO

(Solemnidad de Pentecostés)

(Mejorada del Campo, 8 Junio 2003)

Lecturas: Hch 2,1-11; 1 Co 12,3-7.12-13; Jn 15,26-27-16,12-15.

1. Celebramos hoy la solemnidad de Pentecostés. Es la fiesta que marca
el inicio de la vida de la Iglesia, dirigida por el Espíritu, tras la subida al cielo del
Señor Jesús. El domingo anterior celebramos la Ascensión del Señor; el final de
la vida terrena de Jesús: Él vivió como hombre entre nosotros hace dos mil
años, convivió con los apóstoles y discípulos, predicó el Evangelio del Reino,
murió por nosotros en la cruz y resucitó al tercer día.

El Señor subió al cielo y desde entonces su presencia entre nosotros es
distinta. La presencia de Jesús entre los apóstoles era una presencia corporal,
como la nuestra. A partir de su Ascensión su presencia es espiritual, a través del
Espíritu Santo. Cristo ha prometido estar con nosotros «todos los días hasta el
fin del mundo» (Mt 28,20).

2. Jesucristo está hoy presente entre los hombres a través de su Iglesia,
mediante la fe, el amor y la esperanza. Podemos celebrar los sacramentos gra-
cias a la acción del Espíritu Santo.



659

Cuatro nuevos miembros de esta comunidad cristiana recibirán ahora el
bautismo y serán hechos hijos de Dios. El Espíritu descenderá sobre vosotros,
estimados bautizandos, y os transformará, imprimiendo en vuestros corazones
la imagen de Jesucristo y colocando la semilla de la inmortalidad: ese es el
mejor regalo que podéis recibir, después del primer regalo de la vida humana.

Todos los hombres somos mortales, a causa del pecado original, pero
Dios nos da la semilla de inmortalidad, para poder gozar de la vida eterna.

¡Cuidad la luz de la fe que se os va a regalar! Quienes vais a ser bautiza-
dos y confirmados, perteneceréis con pleno derecho a la Iglesia de Jesucristo, y
por tanto, vais a ser miembros activos; vais a ser testigos de Cristo; vais a propa-
gar el Evangelio, que habéis recibido y asimilado.

3. Jesús ascendió al cielo y nos dejó la Iglesia como presencia suya,
como continuadora de su obra. Estamos en el tiempo de la Iglesia y es en la
Iglesia donde el Espíritu Santo actúa. San Pablo nos lo explica a través del
ejemplo del cuerpo: «Pues del mismo modo que el cuerpo es uno, aunque tiene
muchos miembros, y todos los miembros del cuerpo, no obstante su pluralidad,
no forman más que un solo cuerpo, así también Cristo» (1 Co 12,12).

Cada miembro tiene una misión distinta de los demás. También en la
Iglesia cada uno es llamado por el Señor para desempeñar una misión: maes-
tros, pastores, doctores, profetas, catequistas. Pero todos estamos llamados a ser
testigos de la fe.

4. Estamos celebrando la Visita pastoral a esta parroquia de la “Madre
del Rosario” en Mejorada. En la Visita pastoral, el Buen Pastor, Cristo Jesús,
nos visita y se acerca a nosotros en la persona del obispo, quien representa al
Buen Pastor. El obispo tiene la misión de ser la cabeza visible de la diócesis, de
dirigirla, de coordinarla, de santificarla, de enseñar en nombre de Jesucristo.
“Cada obispo es el principio y fundamento visible de unidad en su propia Igle-
sia, formada a imagen de la Iglesia universal” (Lumen gentium, 23).

5. En esta Visita pastoral me he encontrado con miembros de diversos
grupos: niños, adolescentes, consejos de pastoral y de economía, “Cáritas”.
También iré a visitar algunos enfermos, en su domicilio particular. Jesús nos
dice que cuanto hacemos a los demás, visitando enfermos o encarcelados, vis-



660

tiendo al desnudo, todo eso se lo hacemos a Él:  «En verdad os digo que cuanto
hicisteis a unos de estos hermanos míos más pequeños, a mí me lo hicisteis» (Mt
25,40). El Señor quiere que también nos acerquemos a Él, en las personas de
los más necesitados y de los más débiles.

6. Quiero agradecer la colaboración, que cada uno de vosotros realiza.
Deseo también felicitaros por vuestra condición de cristianos y por vuestra par-
ticipación en la parroquia. Dentro de la parroquia hay diversas tareas, cargos,
misiones y ministerios, necesarios para que funcione bien: desde la limpieza
hasta el canto; desde la liturgia hasta la catequesis; desde la atención a los más
necesitados hasta la visita a los enfermos. También los padres tenéis la tarea de
educar en la fe a vuestros hijos; porque no es suficiente el trabajo del catequista.
Éste no puede ir por la noche a vuestra casa, cuando va a acostarse vuestro hijo
pequeño, para rezar con él. Eso os toca a vosotros padres y a los demás miem-
bros de la familia. El ejemplo y el testimonio de vuestra fe a vuestros hijos
solamente podéis darlo vosotros.

7. ¡Cuántas personas en Mejorada no creen en Dios, ni están bautiza-
dos, ni aceptan a Dios en su vida! Alguien tendrá que decirles que Dios es lo
más importante y maravilloso; que Dios es misericordioso; que Dios nos ama;
que Dios ha creado las cosas para nosotros; que Cristo ha muerto por nosotros.
Alguien tendrá que decírselo; y quién mejor que los feligreses de las parroquias
de esta ciudad. Vosotros, estimados fieles, debéis ser testigos de Jesús en este
ambiente. Y si no lo hacéis vosotros, no lo hará nadie.

En esta solemnidad litúrgica de Pentecostés le pedimos al Espíritu que
penetre en nuestros corazones; que nos cambie; que nos transforme para ser
testigos suyos.

Es posible que a alguno de vosotros el Señor os llame para ser sus testi-
gos en otros lugares. ¡Sed generosos, si el Señor os llama para que consagréis
vuestra vida al servicio del evangelio!

8. Os animo a que seáis verdaderos cristianos y deis testimonio no sólo
en la comunidad parroquial, sino también en nuestra sociedad, que necesita que
se le hable de Dios; que necesita transformar algunas leyes, porque van en con-
tra del hombre.



661

El cristiano debe transformar el mundo en que vive, para hacerlo más
conforme al plan de Dios, como nos dice el Concilio Vaticano II: “Para que el
mundo se transforme según el propósito divino y llegue a su consumación”
(Gaudium et spes, 2). Con vuestra participación en esta sociedad, debéis trans-
formar las estructuras del mundo, según la visión de Dios.

¡No desfallezcáis en la tarea! ¡No tengáis vergüenza de decir que sois
cristianos y de dar testimonio, cuando la ocasión lo requiera! ¡Sed valientes
testigos de Jesús!

9. Pedro y los Apóstoles, después de recibir el Espíritu Santo, predica-
ron valientemente la fe (cf. Hch 4,33). Pasaron de una situación de miedo y
cobardía a una actitud valerosa. Pedro muere crucificado como el Señor; Pablo
es decapitado en Roma años más tarde; Santiago, en los primeros años de la
Iglesia, da testimonio con su vida en Jerusalén (cf. Hch 12,2). El Espíritu Santo
les transformó.

Vamos a pedir al Espíritu que transforme a todos los miembros de esta
comunidad cristiana de “Madre del Rosario” y los haga testigos de Jesús, testi-
gos del evangelio.

10. Siempre es un gozo para el obispo encontrarse con los fieles. He
venido a esta parroquia otras veces, como sabéis, a confirmar o celebrar alguna
efeméride; pero esta visita es especial, porque pretende acercar al obispo a todos
los miembros de la comunidad, y dar ánimo para seguir adelante.

Quiero agradecer el trabajo del párroco, D. Pedro-Luis, que hace pre-
sente a Cristo entre vosotros y os ayuda a ser cristianos. Deseo felicitaros tam-
bién por las mejoras que habéis realizado en el templo y en las dependencias
parroquiales. Gracias al esfuerzo de todos, la parroquia va creciendo, va engala-
nándose y ornamentándose.

Os felicito por la colaboración y corresponsabilidad de todos. ¡Que el
Señor os bendiga y que el Espíritu Santo, en esta solemnidad de Pentecostés, os
transforme a todos! Amén.



662

JESUCRISTO, SUMO Y ETERNO SACERDOTE

(Estremera, 12 Junio 2003)

Lecturas: Is 52,13-53,12; Hb 10,13-23; Lc 22,14-20.

1. En la fiesta de “Jesucristo, Sumo y Eterno Sacerdote” nos reunimos
los miembros del presbiterio de Alcalá de Henares, para agradecer a Dios el don
del sacerdocio y para honrar a San José-María Rubio, canonizado por el Papa el
mes pasado en Madrid.

El hecho de celebrarlo en Estremera viene motivado porque el Padre
Rubio desempeñó aquí su ministerio sacerdotal, en 1889, cuando pertenecía al
presbiterio de la diócesis de Madrid-Alcalá.

Como Capellán de Chinchón y párroco de Estremera, el P. José-María
es percibido por sus feligreses como un sacerdote santo, en el que brillaban
diversas virtudes y buenas obras: entregado a la oración, vida de austeridad y
pobreza, lleno de amor por los enfermos y los necesitados, dedicado al ministe-
rio del sacramento de la Penitencia con largas horas de confesionario y cate-
quista solícito de niñas pobres y desamparadas.

2. Nació en Dalías (Almería), el día 22 de julio de 1864. En su infancia
le gustaba leer las vidas de santos. A los diez años ingresó en el Seminario
diocesano de Almería y después se trasladó al Seminario de Granada, donde



663

terminó los estudios filosóficos y la teología. En 1887 se inscribió en el Semina-
rio diocesano de Madrid, siendo ordenado en septiembre de ese mismo año, e
incardinándose en dicha diócesis. Posteriormente terminaría la Licenciatura de
Teología y en Derecho Canónico en Toledo.

Además del ministerio parroquial ocupó diversos cargos: notario del obis-
pado, encargado del registro y capellán de las religiosas Bernardas de Madrid. Sien-
do sacerdote secular, tenía una gran admiración por la Compañía de Jesús, en la que
ingresó a los cuarenta y dos años, en 1908 y desde la que organizó y predicó distin-
tas misiones populares en pueblos pequeños de Madrid.

Este vaivén de lugares de estudio y de ejercicio de su ministerio pas-
toral expresa su gran disponibilidad a servir a Dios donde le encomendaran
sus superiores.

3. Una de sus buenas virtudes era la obediencia. Cuando los superiores
le prohibieron realizar alguna actividad, lo aceptó de tan buena forma diciendo:
“No busco más que cumplir la santísima voluntad de Dios”. Cuando le remo-
vieron de su cargo de Director de las Marías de los Sagrarios y de un Boletín del
Sagrado Corazón, manifestó: “Debo ser tonto. No me cuesta obedecer”. Tam-
bién escribió: “Mi deseo es santificarme donde y como el Señor disponga. (...).
Por mi parte, estoy dispuesto a lo que él quiera de mí y nada más”. Su lema era:
“Hacer lo que Dios quiere y querer lo que Dios hace”.

De este modo se ofreció en oblación a Dios, a ejemplo del Sumo Sacer-
dote, Jesucristo, quien, «mediante una sola oblación ha llevado a la perfección
para siempre a los santificados» (Hb 10,14). Hemos cantado en el Salmo
interleccional: “Aquí estoy, Señor, para hacer tu voluntad” (Sal 40,8-9). ¡Que
de veras digamos al Señor: “Aquí estoy para hacer tu voluntad”!

El P. Rubio también experimentó la escuela de la obediencia, como Cristo,
quien «aun siendo Hijo, aprendió sufriendo a obedecer» (Hb 5,8). Esta actitud
de obediencia es fundamental en el ejercicio del ministerio sacerdotal.

4. Otra característica de su apostolado fue su dedicación como ministro
del Sacramento de la Reconciliación. Atendiendo el confesionario era exigente,
pero siempre con dulzura; aplicaba aquí el conocido refrán: “Se cazan más moscas
con una gota de miel, que con un barril de vinagre”.



664

Como capellán de las monjas Bernardas en Madrid, su fama de confesor
se extendió pronto entre los fieles, que acudían hasta su confesionario en de-
manda de perdón divino, consejo y orientación espiritual. Había que permane-
cer más de tres horas en la fila para confesarse con él. Atendía a todos por igual
y por orden, pobres y ricos.

Un gran ejemplo para todos nosotros, en este tiempo en que parece que
cuesta tanto a muchos sacerdotes sentarse en el confesionario.

5. Ejerció su ministerio pastoral con una dimensión social en los subur-
bios más pobres de Madrid, singularmente en el de La Ventilla, donde los movi-
mientos revolucionarios encendían a la clase obrera. Cuando realizaba este mi-
nisterio no buscaba otra cosa que acercar a Dios a esas personas y ayudarles a
descubrir su infinito amor para con ellos.

Fundó escuelas, predicó la Palabra de Dios y fue formador de muchos
cristianos que morirían mártires durante la persecución religiosa en España.

La vida del Padre Rubio se extinguió sin ver las convulsiones sociales,
el terrorismo anarquista y la inestabilidad social y política, que ya presagiaban
sus días.

Estas coordenadas del tiempo eclesial, que enmarcan la trayectoria de
San José-Mª Rubio, nos ayudan a entender el alcance de su compromiso con los
pobres y los marginados de los suburbios de Madrid, mientras crecía la hostili-
dad a la religión, promovida por la ideología marxista atea.

6. Hoy hace cincuenta años eran trasladados los restos del P. Rubio,
según una nota de prensa, publicada en el diario “ABC” de aquella época: “Los
restos del Padre Rubio serán exhumados para trasladarlos esta tarde del cemen-
terio jesuítico de Aranjuez a la casa profesa de la Compañía de Jesús, donde
recibirán sepultura mañana. El sepelio será presidido por el nuncio apostólico,
Cardenal Cicognani, gran benefactor de la ciudad de Madrid. Su causa de bea-
tificación se desenvuelve actualmente en Roma”.

El paso del P. Rubio por este pueblo de Estremera hizo gran mella en los
vecinos, quienes, más de cincuenta años después, aún recordaban con cariño a
quien había sido su párroco durante tan poco tiempo. Así lo recuerda el Rvdo.D.



665

Juan Sánchez, nuestro Vicario general, que regentó la parroquia en aquellos
años.

En estos últimos años han regido la parroquia diversos sacerdotes: D.
Miguel-Ángel Arrojo, D. Julián Nicolás, D. José-Antonio Fortea, D. José-Mª
Pérez, y ahora el actual D. David-Orlando Abril.

¡Que San José-Mª Rubio interceda por todos nosotros, sacerdotes, para
que nos santifiquemos en el ejercicio de nuestro ministerio!

7. José-María Rubio y Peralta pasó por momentos difíciles, sobre todo
en una temporada de escrúpulos, de tal manera que rezar el breviario se le con-
virtió en una tortura.

Los santos son seres humanos pecadores, redimidos como todos los de-
más por la muerte y resurrección de Cristo. Su santificación acontece por la
gracia, que los configura y conforma con la voluntad de Dios revelada en Jesu-
cristo. Los santos se mantienen adheridos a la vida de Cristo, de la que reciben
el aliento divino que respiran y la ayuda para superar las tentaciones.

El P. Rubio ni siquiera en los períodos difíciles dejó de ser una alma
dedicada al apostolado y un alma de oración; solía decir: “Vivir la presencia de
Dios como lámpara encendida”. “Éste es el camino en las horas amargas. ¿Qué
hace el Divino Corazón en su aflicción y amargura? Retirarse a orar. Y añade:
“Quedaos aquí vosotros y procurad orar conmigo”.

Aunque no hablaba retóricamente como otros oradores, él vivía lo que
predicaba; por eso sus sermones atraían a la gente y convencían.

8. El P. Rubio nos invita a contemplar a Jesús: “Contemplad la humani-
dad santa de Jesucristo y, mediante ella, subid a la divinidad. Meditad las virtu-
des de Jesucristo y desead practicarlas; y no sólo esto, sino trabajad para conse-
guirlas. Habréis vaciado primero el corazón y después os habréis llenado de
Dios, y Dios obrará en vosotros maravillas”.

La liturgia de hoy nos ofrece la figura del Siervo de Yahvé, el Sumo
sacerdote que se entrega por amor a los hombres: «Despreciable y desecho de
hombres, varón de dolores y sabedor de dolencias, como uno ante quien se
oculta el rostro, despreciable, y no le tuvimos en cuenta» (Is 53,3).



666

Como sacerdotes de Jesucristo, debemos imitar a Aquel que dio su vida
por nosotros, y no rehuyó el vituperio y la cruz. El mismo texto de Isaías profe-
tiza: «He aquí que prosperará mi Siervo, será enaltecido, levantado y ensalzado
sobremanera» (Is 52,13).

El siervo del Señor, P. Rubio, tras haber imitado al Siervo de Yahvé en la
entrega de sí mismo, también ha recibido la corona de gloria y ha sido ensalzado
a la gloria de los altares.

9. Dos peregrinaciones marcaron su vida: En Roma le impresionaron el
Papa Pío X, que más tarde sería proclamado santo, las catacumbas y las tumbas
de Pedro y Pablo; en Tierra Santa le impresionaron el Santo Sepulcro y el Cal-
vario. Dos ciudades muy vinculadas a la espiritualidad de todo sacerdote.

En Roma está el centro de unidad de la Iglesia católica; allí reside el
Vicario de Cristo, a quien debemos respeto, amor y obediencia. Una forma de
expresar este amor es rezar por él, apoyarlo en sus iniciativas, conocer y divul-
gar su rico y fecundo magisterio y procurar que los fieles lo aprecien y respeten
filialmente.

La otra ciudad de peregrinación del P. Rubio fue Jerusalén; allí tuvo
lugar la muerte y resurrección del Señor y la institución de la Eucaristía, su
memorial. Este gran sacramento es el centro de toda vida cristiana (cf. Christus
Dominus, 30) y debe ser el centro de toda vida sacerdotal.

10. San José-María Rubio intentó en su vida poner en práctica la exhor-
tación de Jesús: «Vosotros, pues, sed perfectos como es perfecto vuestro Padre
celestial» (Mt 6,48)”. La fama de santidad lo había acompañado toda su vida y
tras su muerte se extendió entre los fieles que veían en él al gran “Apóstol de
Madrid», como lo consideraba el patriarca de Madrid Don Leopoldo Eijo Garay.

Fue beatificado en Roma por el Papa Juan Pablo II el 6 de octubre de
1985. Sus reliquias están en una Casa de la Compañía de Jesús, en el claustro
junto a la iglesia parroquial del Sagrado Corazón y San Francisco de Borja
(Madrid), y su memoria litúrgica se celebra el 4 de mayo.

11. Terminamos con una oración original del Padre Rubio: Para pedir
fe viva y espíritu fuerte: “Jesús, infunde en el secreto de nuestra alma una fe



667

viva y un espíritu fuerte y comunícanos una centella del fuego de tu amor. Así
tendremos la dicha de practicar la vida de oración y cumplir los deseos de tu
Corazón Divino, para que podamos vivir con la confianza de que seremos obje-
to de tus miradas y de que viviremos siempre contigo”. Por Jesucristo Nuestro
Señor. Amén.



668

VISITA PASTORAL A LA PARROQUIA DE LOS
«SANTOS JUAN Y PABLO»

(Solemnidad de la Santísima Trinidad)

(San Fernando de Henares, 14 Junio 2003)

Lecturas: Dt 4,32-34.39-40; Rm 8,14-17; Mt 28,16-20.

1. Celebramos esta eucaristía, en la parroquia de los “Santos Juan y
Pablo” de San Fernando, por un motivo muy especial: la Visita pastoral del
obispo. El libro del Deuteronomio nos ha dicho: «Guarda los preceptos y los
mandamientos que yo te prescribo hoy, para que seas feliz, tú y tus hijos des-
pués de ti, y prolongues tus días en el suelo que el Señor tu Dios te da para
siempre» (Dt 4,40). El cumplimiento de los preceptos divinos lleva a dos obje-
tivos: la felicidad y la vida prolongada.

Imagino que aquí en San Fernando de Henares encontraréis conciuda-
danos vuestros, que piensan que la felicidad se obtiene de otra manera. ¿Dónde
cree la gente encontrar la felicidad? Muchos piensan que consiste en llevar a
cabo los deseo propios; creen ser felices cuando son “autónomos”, cuando no
dependen de nadie, cuando no obedecen a nadie, cuando se sienten dueños y
señores absolutos de sí mismos, de su vida y de su cuerpo. Pero, ¿son realmente
felices viviendo así? Seguramente, quien vive haciendo su propio capricho es
mucho más esclavo de sí mismo, de lo que él piensa.



669

2. Según el texto bíblico, que hemos escuchado, la felicidad no está en
hacer lo que a uno le viene en gana, sino en obedecer los mandamientos de
Dios. Los preceptos de Dios son palabras de vida, que ayudan al hombre a salir
de sí mismo y a encontrar su lugar propio como creatura. Los mandamientos de
Dios sirven al hombre para ayudarle a vivir de manera más humana y divinizada,
al mismo tiempo. Los mandamientos no son losas, que aplastan la libertad y la
grandeza del hombre, sino que le facilitan la adquisición de esa misma libertad
anhelada. Los que respetan y cumplen los mandamientos son hijos de Dios;
estos beben de las “palabras de vida”, que Dios ha dado a los hombres.

3. El mejor modo de vivir como personas felices, como hombres libres,
como hijos de Dios, es cumpliendo los preceptos de Dios. Las otras formas no
llevan a la felicidad; o más bien, llevan aparentemente a una felicidad momentá-
nea, pero dejan un gran vacío después. Os invito a toda la comunidad cristiana
de los “Santos Juan y Pablo”, de manera especial a los confirmandos, a vivir
“felizmente” desde los mandamientos de Dios.

4. Hoy la Iglesia celebra la solemnidad de la Santísima Trinidad, miste-
rio fundamental de nuestra fe. La Trinidad forma una perfecta comunidad, en
tres personas: Padre, Hijo y Espíritu Santo. Forman como una familia perfecta,
fuente de amor  y  modelo para toda comunidad cristiana. Os animo a la comu-
nidad parroquial a vivir a ejemplo de la Trinidad. El Padre Dios es distinto de
Dios Hijo y ambos son diversos del Espíritu Santo; los tres se respetan, se aman
y actúan de tal manera al unísono, que tienen la misma esencia.

Invito a todas las familias a imitar a la Trinidad; a respetaros cada uno en
su idiosincrasia; a amaros uno al otro de manera plena; a dejar que el otro sea él, sin
querer convertirlo a mi imagen; a amar al otro, respetándolo. La Trinidad es modelo
divino de cómo debe comportarse una familia o una comunidad cristiana.

5. Durante estos días de Visita pastoral he estado encontrándome con los
diversos grupos, que forman la parroquia: matrimonios, “Cáritas”, catequistas,
coro parroquial, jóvenes de confirmación, niños, adolescentes, enfermos. Cada
miembro del cuerpo tiene una función determinada, como cada miembro de la
comunidad tiene una misión concreta: Los sacerdotes, don César y don Javier,
forman la cabeza del cuerpo; los catequistas son como los pulmones; los de
“Cáritas” vienen a ser como el corazón. Cada uno tiene una misión propia, que
debe desempeñar con fidelidad y amor en favor de toda la comunidad.



670

6. Hemos de tener en cuenta que los no-creyentes también forman parte
de comunidad parroquial. A veces en las familias hay hijos que viven
desapegados y que van a la suya; en el lenguaje coloquial les llamamos la “ove-
ja negra”. Pero ese hijo remolón, que da la impresión de no amar a sus padres ni
a sus hermanos, que hace su propia vida, que se va de casa, ese hijo también
forma parte de la familia.

En nuestra parroquia hay muchos miembros separados de la comunidad
cristiana: no sólo los “no-bautizados”, que son bautizandos en potencia, sino
también muchos “bautizados”. Deber de nuestra comunidad es intentar acercar-
los a todos ellos, porque son hermanos nuestros y viven en nuestra misma ciu-
dad. Estamos llamados a acogerlos en nuestra comunidad, para que conozcan a
Jesucristo y participen del mismo pan de vida.

7. Quiero felicitaros a todos, porque cada uno aporta su colaboración, su
granito de arena a la parroquia. Cada uno a su modo, unos como catequistas,
otros como educadores de las nuevas generaciones, otros responsabilizándoos
de diversas tareas parroquiales, todos aportáis vuestro esfuerzo.

¡Felicidades, pues, a todos, porque he comprobado que la parroquia va
creciendo, no solamente en nuevos miembros, sino también en vivencia cris-
tiana! ¡Enhorabuena a vuestros sacerdotes, que os animan, os predican la
Palabra, os conceden el perdón de los pecados en nombre de Jesucristo y os
presiden la eucaristía! ¡Enhorabuena a todos y cada uno de los miembros de
esta comunidad!

8. Nuestra tarea, sin embargo, no ha terminado. Quiero animaros a aco-
ger con gozo y valentía el gran reto que tenemos ante nosotros: Trabajar para
que todos los ciudadanos de San Fernando sean cristianos comprometidos. ¡Fi-
jaos si queda camino por recorrer! Sois un buen grupo de cristianos, pero aún
queda mucha gente que necesita ser evangelizada.

Algunos de vosotros vais a recibir esta tarde el sacramento de la confir-
mación; el Espíritu Santo os dará su fuerza y os capacitará para ser testigos de
Jesús. Se os va a regalar la fuerza de Dios, que es transformante y que os con-
vertirá en auténticos cristianos y en verdaderos testigos, en esta sociedad
secularizada en la que vivimos.



671

9. En el evangelio de hoy, San Mateo nos ha recordado las palabras de
Jesús: «Id, pues, y haced discípulos a todas las gentes bautizándolas en el nom-
bre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, y enseñándoles a guardar todo lo
que yo os he mandado» (Mt 28,19). El Señor nos manda que hagamos cristia-
nos a los que aún no lo son. Es un mandato del Señor, no es un capricho.

Pero no es posible ayudar a otros a ser cristianos, si no lo somos noso-
tros. ¿Cómo puede predicar alguien el Evangelio, si no lo conoce? ¿Cómo pue-
de invitar alguien a otro a amar a Dios, si él no lo hace? ¿Cómo puede uno
predicar la fe, si él no la vive? No desfallezcamos en esta tarea, porque el Señor
está con nosotros, tal como nos lo ha prometido: «Y he aquí que yo estoy con
vosotros todos los días hasta el fin del mundo» (Mt 28,20).

10. Esta tarde hemos bautizado a unos niños en esta parroquia y ahora
vamos a confirmar a otros miembros de esta comunidad. Le pedimos al Espíritu
Santo que descienda sobre todos ellos y los transforme. Le pedimos también
que nos reconforte a todos y que nos haga testigos fieles. ¡Que el Espíritu Santo
renueve esta comunidad cristiana de los “Santos Juan y Pablo”! ¡Que la haga
una comunidad cristiana gozosa, iluminada, alegre, testigo de Dios vivo! Amén.



672

“CORPUS CHRISTI”

(La Eucaristía construye la Iglesia)

(Catedral, 22 Junio 2003)

Lecturas: Ex 24,3-8; Hb 9,11-15; Mc 14,12-16.22-26.

1. Según el Evangelio de Marcos, que hemos escuchado, Jesús invita a
sus discípulos a preparar la cena pascual para celebrarla con ellos (cf. Mc 14,
12-15). En ella Cristo instituye el sacramento eucarístico, memorial de su muer-
te y resurrección (cf. Mc 14,22-24). Será una cena íntima, en la que Jesús amaes-
trará a sus discípulos, compartirá las últimas horas de su vida con ellos, rezará al
Padre y ofrecerá su cuerpo y su sangre por amor.

Jesús también desea hoy, estimados fieles, celebrar su Pascua con nosotros.
Será la cena del Señor, el sagrado banquete en el cual se recibe a Cristo como
comida, se celebra el memorial de su pasión, el alma se llena de gracia y se nos da la
prenda de la gloria futura. Nosotros estamos ahora con Jesús, celebrando su Pascua.
Esta cena pascual mantiene viva la Iglesia, la va purificando de sus pecados, la va
construyendo en el amor, la va robusteciendo en la fe y en la esperanza teologal, la
va alimentando con el pan de la Palabra y con el pan del cielo.

2. En la eucaristía Jesús nos ofrece su cuerpo como pan de vida: «To-
mad, este es mi cuerpo» (Mc 14,22) y nos da su sangre como bebida de salva-



673

ción: «Esta es mi sangre, sangre de la alianza, derramada por todos» (Mc 14,24).
“La eucaristía es el banquete sacro en el que, por medio de la comunión del
cuerpo y de la sangre del Señor, el pueblo de Dios participa de los bienes del
sacrificio pascual, renueva el nuevo pacto realizado entre Dios y los hombres
por la sangre de Cristo, y en la fe y en la esperanza prefigura y anticipa el
banquete escatológico en el reino del Padre, anunciando la muerte del Señor
“hasta que vuelva” (cf. Sagrada Congregación de Ritos, El culto en el misterio
eucarístico, 3a, Roma, 25/05/1967).

3. El Concilio Vaticano II ha proclamado que el sacrificio eucarístico es
«fuente y cima de toda la vida cristiana» (Lumen gentium, 11). Hacia la eucaris-
tía se dirige toda la actividad de la Iglesia y, al mismo tiempo, de ella saca sus
fuerzas para llevar a cabo la obra que Jesucristo, su Fundador, le encomendó.

La eucaristía no es sólo un regalo del Señor a su Iglesia, sino que en ella
se ofrece el mismo Cristo y se actualiza la obra de nuestra redención; Cristo
continúa hoy dándose totalmente, de manera sacramental.

La sagrada Eucaristía «contiene todo el bien espiritual de la Iglesia, es
decir, Cristo mismo, nuestra Pascua y Pan de Vida, que da la vida a los hombres
por medio del Espíritu Santo» (Presbyterorum ordinis, 5). Por ello “la mirada de
la Iglesia se dirige continuamente a su Señor, presente en el sacramento del altar,
en el cual descubre la plena manifestación de su inmenso amor” (Ecclesia de
Eucharistia, 1).

4. El Papa Juan Pablo II, en su reciente encíclica sobre la Eucaristía, nos
ha dicho: “La Iglesia ha recibido la Eucaristía de Cristo, su Señor, no sólo como
un don entre otros muchos, aunque sea muy valioso, sino como el don por
excelencia, porque es don de sí mismo, de su persona en su santa humanidad y,
además, de su obra de salvación. Ésta no queda relegada al pasado, pues «todo
lo que Cristo es y todo lo que hizo y padeció por los hombres participa de la
eternidad divina y domina así todos los tiempos». Cuando la Iglesia celebra la
Eucaristía, memorial de la muerte y resurrección de su Señor, se hace realmente
presente este acontecimiento central de salvación y «se realiza la obra de nues-
tra redención». Este sacrificio es tan decisivo para la salvación del género hu-
mano, que Jesucristo lo ha realizado y ha vuelto al Padre sólo después de haber-
nos dejado el medio para participar de él, como si hubiéramos estado presen-
tes” (Ecclesia de Eucharistia, 11).



674

5. El Espíritu Santo va edificando la Iglesia de Cristo en su dimensión
interna, en su vida interior. El centro de toda esa vida de comunión es la eucaris-
tía: «No se construye ninguna comunidad cristiana, si ésta no tiene como raíz y
centro la celebración de la sagrada Eucaristía; por ella, pues, hay que empezar
toda la formación para el espíritu de comunidad» (Presbyterorum ordinis, 6).

También se edifica con la eucaristía la unidad de los hombres entre sí y
con Dios: “A los gérmenes de disgregación entre los hombres, que la experien-
cia cotidiana muestra tan arraigada en la humanidad a causa del pecado, se
contrapone la fuerza generadora de unidad del cuerpo de Cristo. La Eucaristía,
construyendo la Iglesia, crea precisamente por ello comunidad entre los hom-
bres” (Ecclesia de Eucharistia, 24).

6. El sacrificio eucarístico es asimismo fuerza evangelizadora y misio-
nera: “La Eucaristía es la fuente y, al mismo tiempo, la cumbre de toda la evan-
gelización, puesto que su objetivo es la comunión de los hombres con Cristo y,
en Él, con el Padre y con el Espíritu Santo” (Ecclesia de Eucharistia, 22). De
esta fuente han sacado fuerzas los misioneros que, a lo largo de la historia del
cristianismo, han predicado por todo el mundo la Buena Nueva.

De esa misma fuente obtenemos también los cristianos de hoy la fuerza
necesaria para ser testigos del Evangelio, en esta sociedad descristianizada y
alejada de Dios.

La celebración eucarística “para que sea sincera y cabal, debe conducir
lo mismo a las obras de caridad y de mutua ayuda, que a la acción misional y a
las varias formas del testimonio cristiano” (Presbyterorum ordinis, 6).

7. El Papa nos invita, queridos hermanos, a vivir plenamente el misterio
eucarístico en su integridad, sin renunciar a ninguna de sus dimensiones: “El
Misterio eucarístico –sacrificio, presencia, banquete –no consiente reducciones
ni instrumentalizaciones; debe ser vivido en su integridad, sea durante la cele-
bración, sea en el íntimo coloquio con Jesús apenas recibido en la comunión,
sea durante la adoración eucarística fuera de la Misa. Entonces es cuando se
construye firmemente la Iglesia y se expresa realmente lo que es: una, santa,
católica y apostólica; pueblo, templo y familia de Dios; cuerpo y esposa de
Cristo, animada por el Espíritu Santo; sacramento universal de salvación y co-
munión jerárquicamente estructurada” (Ecclesia de Eucharistia, 61).



675

8. Dados los frutos espirituales de la comunión eucarística, os exhorto a
todos, estimados fieles, a participar frecuentemente en la eucaristía, con la con-
ciencia limpia, y a realizar devotamente la adoración del augusto sacramento,
fuera de la eucaristía. Como nos ha dicho el Papa Juan Pablo II: “El culto que se
da a la Eucaristía fuera de la Misa es de un valor inestimable en la vida de la
Iglesia. Dicho culto está estrechamente unido a la celebración del Sacrificio
eucarístico” (Ecclesia de Eucharistia, 25).

Hemos de empeñarnos, todos los fieles cristianos, en promover la ado-
ración eucarística y experimentarla personalmente. Os exhorto a los padres y
familiares de los niños de primera comunión a que inculquéis en ellos el amor a
la Eucaristía. Cristo ha instituido la eucaristía para quedarse con nosotros y nos
invita a pasar con Él momentos de oración, de silencio contemplativo y de ado-
ración piadosa.

En muchas ciudades hay capillas e Iglesias en las que se tiene la adora-
ción eucarística permanente. ¡Cuánto bien haría, en nuestra Ciudad de Alcalá,
una capilla dedicada a la adoración eucarística permanente, donde los ciudada-
nos, los peregrinos y los que vienen aquí para saborear nuestro patrimonio cul-
tural e histórico, pudieran detenerse para adorar al Señor y experimentar su
presencia eucarística!

9. La participación en el banquete eucarístico es alimento del alma, que
da fuerzas para llevar a cabo la obra que el Señor nos encomienda y la presencia
eucarística del Señor en su Iglesia es una bendición. Después de participar en
esta celebración eucarística, acompañaremos en procesión al Señor sacramenta-
do por las calles de nuestra Ciudad.

¡Participemos en dicha manifestación de fe, con gran amor y devoción,
dando un verdadero testimonio! ¡Que nuestros corazones se iluminen y se lle-
nen del gozo con su presencia! ¡Que adoremos sólo al Señor en nuestro cora-
zón, renunciando a los ídolos falsos! ¡Que sepamos agradecer de corazón un
regalo tan grande y excelso! Amén.



676

CLAUSURA DE LA VISITA PASTORAL AL
ARCIPRESTAZGO DE COSLADA-SAN FERNANDO

(Festividad de San Pedro y San Pablo)

(Parroquia de San Pedro y San Pablo-Coslada,
29 de junio de 2003)

1. Hace unos meses, en marzo pasado, iniciábamos la Visita pastoral al
Arciprestazgo de Coslada-San Fernando con un acto similar a éste, en la Parro-
quia de San José Obrero de Coslada.

Hoy clausuramos la Visita Pastoral a este arciprestazgo, en esta parro-
quia-madre de Coslada, coincidiendo con la solemnidad de San Pedro y San
Pablo, titulares de esta parroquia.

Han sido unos días de encuentro y de cercanía mutua. El pastor de la
Diócesis anhelaba conoceros personalmente y vosotros también teníais deseos,
como lo habéis manifestado, de conocer de cerca al obispo. Hemos podido
compartir, dialogar, conocernos mejor y reflexionar sobre la misión que el Se-
ñor nos confía.

2. Hoy, en esta solemnidad de San Pedro y San Pablo, acudimos a los
Apóstoles, para que nos ayuden con su intercesión a ser testigos de Jesús. Los



677

Apóstoles, cuando tuvieron que sustituir a Judas en el grupo de los “Doce”,
pedían que el candidato hubiera vivido con el Señor durante su vida terrena y
fuera testigo de su resurrección.

Pedro convivió con el Maestro y supo dar testimonio de Jesús, tal como
Dios le pedía. Su visita a muchas comunidades cristianas vendría a ser como los
antecedentes de las “Visitas Pastorales”. En Roma dio testimonio de Jesús, sien-
do crucificado como el Maestro.

Pablo, aunque no conoció personalmente a Jesús, es considerado tam-
bién como columna de la Iglesia. Fue visitando diversas comunidades, la
mayoría fundadas por él, y también en Roma dio testimonio de Jesús con su
muerte.

Nosotros tampoco hemos conocido en persona al Señor; pero como a
Pedro y a Pablo, Él nos pide que seamos sus testigos. Así lo hemos cantado al
inicio de esta celebración.

El Papa, en la visita que nos ha hecho hace un par de meses en Madrid,
nos ha pedido de una manera clara, fuerte y entusiasmante, que seamos testigos
de Jesús: “Seréis mis testigos”, era el lema de la Visita papal.

3. Después de visitar cada una de las comunidades cristianas de este
Arciprestazgo, he podido comprobar vuestra fe en Jesús, vuestro amor al Señor,
vuestro trabajo evangelizador.

Deseo felicitaros por ello, a todos: a los sacerdotes, a las personas de
especial consagración y a los fieles cristianos laicos.

La Visita pastoral ha sido para mí una gran experiencia pastoral, como
Obispo. Además, ha sido la primera en mi ministerio y la primera para la mayo-
ría de las parroquias.

He compartido vuestro entusiasmo, vuestros buenos deseos y proyec-
tos, pero también vuestras angustias, sufrimientos y limitaciones.

La Visita pastoral es como un alto en el camino; pero el Señor nos anima
a seguir. El camino no está exento de dificultades, que juntos iremos venciendo.



678

No es obra nuestra la que estamos haciendo, es obra de Dios, que nos fortalece
con su Espíritu.

Los frutos de la Visita pastoral ya se están notando: la ilusión, los buenos
deseos, los proyectos, la esperanza renovada; la alegría compartida, el sentirnos
más familia.

Nuestro mundo valora mucho el “tener”; los cristianos debemos valorar
más bien el “ser”; gracias, pues, por vuestro ser cristiano, por vuestra presencia,
por vuestro testimonio. Esa es la gran riqueza de la Iglesia y sus tesoros: vues-
tras obras de caridad, vuestras horas de dedicación en la catequesis, en “Cáritas”,
en la liturgia, en la familia, en los consejos parroquiales, y en tantísimas activi-
dades, que se realizan en la parroquia.

4. Quisiera aplicar a la Visita pastoral la imagen del “fuego del hogar”.
El fuego que se enciende en casa ambienta, acompaña, calienta, estrecha la-
zos, da luz. Si no se renueva, va apagándose y, al final, queda un tenue
rescoldo, en el que aparentemente no hay nada. Pero cuando alguien se acer-
ca al fuego, aparta las cenizas, añade un poco más de leña y sopla, ese fuego se
reaviva.

En nuestras comunidades cristianas hay amor a Dios y luz de Cristo; al
acercarme a ellas y remover algunas cenizas, ha aparecido un fuego vivo, que
se está vigorizando. Deseo felicitaros y animaros a la vez.

El fuego de nuestras comunidades ha de arder cada día con más fuerza,
con más ímpetu; ha de calentar a más miembros; ha de alumbrar a más personas
de nuestras ciudades. Hace falta reavivar el fuego y echar más leña.

Os animo a seguir adelante y a renovar cada día el “fuego del hogar”,
con la oración, con los sacramentos, con la escucha de la Palabra, con las re-
uniones, con los encuentros.

La presencia del Papa en Madrid, el pasado mes de mayo, ha quitado
algunas cenizas y ha renovado el fuego de nuestras comunidades. El fuego
estaba encendido de manera humilde; las personas que acudieron a congregarse
con el Santo Padre son gente que vive cada día con sencillez la fe y el compro-
miso cristianos. El Papa reavivó ese fuego.



679

5. El Señor desea que nos ofrezcamos como “hostias vivas”, que nos
dejemos quemar en su honor, para ser sus testigos en esta sociedad, en este
arciprestazgo, en estas ciudades de San Fernando, Coslada, Mejorada y Velilla.
A nuestro alrededor hay aún muchas personas alejadas de Dios, tal vez por
desconocimiento, por ignorancia, por falta de fe; seguramente, si lo conocieran
lo amarían; si alguien les hablase de Él, lo aceptarían. Tenemos en ello parte de
responsabilidad. Nuestra fe y nuestro amor a Dios debe ayudar a otros a acer-
carse a Jesús.

6. Deseo felicitaros por vuestra entrega, por vuestro trabajo, por vuestra
colaboración, por vuestro testimonio de fe como cristianos. Y pediros, al mismo
tiempo, que no nos contentemos con lo que hacemos. El Señor nos pide más
aún. ¡Continuad siendo testigos de Cristo!

Algunos de vosotros habéis redescubierto al Señor en una etapa madura
de vuestra vida; el gozo que habéis experimentado podéis compartirlo con los
demás, para que también ellos puedan experimentar la misma alegría de haber
conocido al Señor.

Hemos de renovarnos personal y comunitariamente, como comunidad
cristiana, como familia de Dios: rezando juntos, reflexionando juntos, trabajan-
do juntos. Esta celebración, al igual que la que hicimos el día de la inauguración
de la Visita pastoral, tiene su significado y valor. Reunirse en nombre del Señor
es hacer Iglesia.

7. En esta fiesta litúrgica de San Pedro y San Pablo aparece como moti-
vo central la oración por el Papa, “principio y fundamento perpetuo visible de
unidad” de la Iglesia (Lumen gentium, 23). Rezamos por su ministerio y para
que el Señor le otorgue su fuerza.

Esta celebración, además de oración por el Papa, debe ser también una
manifestación de amor hacia el Papa. El amor al Papa expresa nuestro amor a la
Iglesia y viceversa. Nadie puede decir que ama a Jesucristo y no ama a la Igle-
sia, porque Jesucristo es la cabeza de la Iglesia. España se ha distinguido por su
amor al Papa; ojalá podamos continuar diciendo lo mismo.

8. Vamos a pedirle a Dios por el Papa, por los pastores, por nuestros
sacerdotes, por las comunidades cristianas, por todos nosotros, por cada uno de



680

los fieles, para que el Señor nos renueve a todos y su Espíritu encienda nuestros
corazones con su amor y con su fuego.

Deseo agradecer, de modo especial, la labor de los sacerdotes. Os pido
que los améis, que los cuidéis, que trabajéis codo a codo con ellos.

El párroco de San José Obrero en Coslada y arcipreste de este
arciprestazgo, Rvdo.P. Santiago, ha sido elegido Superior provincial de su con-
gregación de “Misioneros de la Sagrada Familia”. Aprovechamos este momen-
to para agradecer su colaboración, su tarea en estos años y desearle los mejores
frutos como Provincial de su congregación.

Mi enhorabuena por vuestra fe, por vuestro amor, por vuestro entusias-
mo y por vuestra esperanza. Y mi ánimo para que sigáis caminando juntos,
como Iglesia, tras las huellas de Jesucristo. ¡Qué así sea!



681

VICARÍA GENERAL

ABRIL 2003

29/03.- Capítulo Electivo en el Monasterios de MM. Concepcionistas
Franciscanas, de Alcalá de Henares en el que fue elegida como M. Abadesa Mª
Victoria Pérez González.

MAYO 2003

23/05.- Confirmaciones en el Colegio de San Gabriel, de Alcalá de
Henares.

24/05.- Se celebró la Fiesta de Santo Domingo en el Convento de MM.
Dominicas de Alcalá.

JUNIO 2003

06/06.- Falleció en la Paz del Señor Sor María de Santo Domingo, en el
Monasterio de MM. Dominicas, de Loeches.

Ingresó en el Monasterio el 10 de diciembre de 1930, viviendo una vida
consagrada ejemplarmente piadosa y fraternal. Recibió sepultura eclesiástica el
día 7, a las 7 de la tarde, en el Cementerio del Monasterio.

17/06.- A las 10 de la mañana se celebró el funeral de “cuerpo presente”
en la Capilla del llamado “Hospitalillo” de Alcalá de Henares, por el eterno
descanso de Sor Alicia Rodríguez Dorado, Sierva de María.

ACTIVIDADES DIOCESANAS



682

Había tomado el hábito de la Congregación el día 2 de julio de 1938 y
permaneció siempre fiel a su compromisos a favor de los enfermos y necesita-
dos. Descansó en el Señor el día 15, solemnidad de la Santísima Trinidad.

A las 6,30 de la tarde se celebró Capítulo Electivo en el Monasterio de
MM. Carmelitas del Hábeas Christi, de Alcalá, quedando reelegida la Madre
María Elena de la Eucaristía, por un nuevo periodo de tres años.

18/06/.- Falleció en el Monasterio en el Monasterio de MM: Carmelitas,
de Loeches, Sor Margarita-Teresa de Jesús Crucificado, a los 88 años de edad.

Había hecho su primera profesión el 7 de marzo de 1935.
Sus restos mortales recibieron sepultura eclesiástica  al día siguiente des-

pués de la misa de”corpore in sepulto”



683

OTRAS CONFIRMACIONES

Día 1. Confirmaciones en la parroquia de NªSª del Rosario (Torrejón).
Vicario episcopal: Mons. Florentino Rueda.

Día 7. Confirmaciones en la parroquia de la Asunción de NªSª (Loeches).
Vicario general: Mons. Sánchez.

Confirmaciones en la parroquia de San Pedro y San Pablo (Coslada).
Vicario episcopal: Mons. Mielgo.

Confirmaciones en la parroquia de NªSª de la Asunción (Algete). Vica-
rio episcopal: Mons. Rueda.

Día 8. Confirmaciones en la parroquia de NªSª de la Concepción
(Morata). Vicario episcopal: Mons. Florentino Rueda.

Día 15. Confirmaciones en la parroquia de Santo Domingo de Silos
(Pozuelo del Rey). Vicario episcopal: Mons. Pedro-Luis Mielgo.



684

CRÓNICA MES DE JUNIO DE 2003

Día 5. Entrega de la Medalla “Pro Ecclesia et Pontífice” a Sor Ma-
ría de Santo Domingo Huergo Bartolomé en el Monasterio de las Hnas
Dominicas de Loeches.

“CRUZ PRO ECCLESIA ET PONTÍFICE”

El Santo Padre, Juan Pablo II, ha concedido la distinción pontificia “Cruz
Pro Ecclesia et Pontífice” a la Rvda. MARÍA DE SANTO DOMINGO, mayor de
cien años, Monja Dominica del Monasterio de Loeches, por su ejemplar vida cris-
tiana en consagración a Dios y por su gran labor en las tareas conventuales.

El Sr. Obispo, acompañado por los Vicarios, acudió al Monasterio el día
cinco de Junio y le hizo entrega de tan significativa distinción papal en presen-
cia de la comunidad monástica, a la que se unieron algunas hermanas carmelitas
de la otra comunidad existente en Loeches.

Día 8. Jornada del Apostolado Seglar (Celebración eucarística en
la capilla del Palacio episcopal). Rvdo.D. Ángel Domínguez.

JORNADA DEL APOSTOLADO SEGLAR

El domingo de Pentecostés, ocho de junio, “Día del Apostolado Seglar
y de la Acción Católica”, se celebró una Eucaristía en la Capilla del Obispado,



685

a la que asistieron distintos grupos, movimientos y asociaciones de apostolado
seglar de la Diócesis.

El lema de la jornada: “Cristianos laicos, instrumentos de paz” estuvo
presente en toda la celebración y de un modo especial en el breve testimonio de
cada uno de los movimientos sobre cómo se sentían invitados a vivir, desde su
propio carisma, la bienaventuranza: “Dichosos los que trabajan por la paz...! De
igual modo, la homilía estuvo centrada en este tema y se resaltó el gesto y la
oración del rito de la paz. También se realizó una colecta para apoyar la ayuda
de Cáritas a Irak, con el deseo de paliar los efectos de la guerra.

Día 12. Jornada sacerdotal.

CRÓNICA DE LA JORNADA SACERDOTAL

El día doce de junio, con motivo de la fiesta de Jesucristo, Sumo y Eter-
no Sacerdote, tuvo lugar la Jornada Sacerdotal en el pueblo de Estremera de
Tajo.

El Sr. Obispo presidió la Santa Misa en acción de gracias por la reciente
canonización del P. Rubio, quien fuera párroco de esta localidad. Concelebraron
la mayoría de los sacerdotes de la Diócesis y asistió un grupo numeroso de
feligreses del pueblo.

De igual modo, nos unimos dando gracias a Dios por aquellos sacerdo-
tes que celebraban, durante este año, sus bodas de oro y de plata.

Concluyó la Jornada con la comida en un ambiente alegre y festivo.



686

CANCILLERÍA-SECRETARÍA

DEFUNCIONES

El día 15 de junio falleció en Alcalá de Henares, el Rvdo. D. JUAN-
BAUTISTA  CIUDAD  SOLANA.

Nació en Aldea del Rey (Ciudad Real)el día 04/02/1923.
Fecha de Ordenación de Presbítero en Ciudad Real: 07/10/1952.
Cargos desempeñados en la Diócesis:
-  Notario de los Tribunales Eclesiásticos: 02/06/0975 – 04/02/1993.
-  Capellán de las MM.- Carmelitas de la Purísima Concepción en Alcalá

de Henares: 02/06/01975 – 01/09/2001.
-  Sus restos recibieron sepultura en el Cementerio de Aldea del Rey

(Ciudad Real).

Que así como han compartido ya la muerte de Jesucristo, compar-
tan también con Él la Gloria de la resurrección.



687

ACTIVIDADES DEL SR. OBISPO.
JUNIO 2003

Día 1. Por la mañana, administra la confirmación en la parroquia de la
Asunción de NªSª (Valdeavero).

Por la tarde, preside la eucaristía con motivo de la fiesta de la Cofradía del
Cristo Universitario de los Doctrinos (Ermita del Cristo de los Doctrinos-Alcalá).

Día 2. Por la mañana, despacha asuntos de la Curia diocesana.
Por la tarde, preside la eucaristía con motivo de la clausura del Curso

Bíblico (Capilla del Palacio).
Día 3. Por la mañana, audiencias y reunión con los sacerdotes del

arciprestazgo de Alcalá de Henares.
Por la tarde, visita la casa parroquial de Torres de Alameda.
Día 4. Despacha asuntos de la Curia diocesana.
Día 5. Reunión del Consejo episcopal y visita al Monasterio de Domini-

cas (Loeches).
Día 6. Visita pastoral a la parroquia de Madre del Rosario (Mejorada).
Día 7. Administra el sacramento de la Confirmación en la parroquia de

Santa María (Alcalá).
Día 8. Visita pastoral a la parroquia de Madre del Rosario (Mejorada).
Día 9. Despacha asuntos de la Curia diocesana.
Día 10. Reunión de arciprestes y visita a la parroquia de San Sebastián

Mártir (Arganda).
Día 11. Participa en la reunión de Obispos de la Provincia Eclesiástica

de Madrid y los Superiores Provinciales (Madrid).



688

Día 12. Por la mañana, preside la Jornada Sacerdotal, con motivo de la
Fiesta de Cristo, Sumo y Eterno Sacerdote (Estremera).

Por la tarde, participa en un encuentro de la “Renovación Carismática”
(Parroquia de Santiago-Alcalá).

Días 13-14. Visita pastoral a la parroquia de Santos Juan y Pablo (San
Fernando).

Día 15. Administra el sacramento de la Confirmación en la parroquia de
Santo Domingo (Algete).

Días 16-19. Participa en la Asamblea Plenaria de la Conferencia
Episcopal (Madrid).

Día 16. Por la mañana, preside el funeral del Rvdo.D. Juan-Bta Ciudad
(Catedral).

Día 20. Despacha asuntos de la Curia diocesana.
Día 21. Reunión con los familiares de los sacerdotes (Palacio episcopal).
Día 22. Preside la celebración eucarística y la procesión del “Corpus

Christi”.
Día 23. Preside la eucaristía con motivo del Aniversario de ordenación

de un grupo de sacerdotes (Guadasuar-Valencia).
Día 25. Audiencias.
Día 26. Reunión del Consejo episcopal.
Día 27. Audiencias.
Día 28. Administra el sacramento de la Confirmación en la parroquia de

San Martín Obispo (Valdilecha).
Día 29. Por la mañana, concelebra en la eucaristía con motivo del XXV

Aniversario del ministerio del Papa Juan Pablo II (Catedral Almudena-Madrid).
Por la tarde, Preside la Clausura de la Visita pastoral al arciprestazgo de

Coslada-San Fernando.
Día 30. Despacha asuntos de la Curia.



689

SR. OBISPO

HOMILÍA EN LA EUCARISTÍA DE CLAUSURA
DE CURSO 2002-2003 DEL CENTRO DIOCESANO

DE TEOLOGÍA

 Capilla del Colegio Jesús Nazareno de Getafe

Muy queridos hermanos en el sacerdocio de Jesucristo y muy queridos
participantes de una u otra forma en el Centro Diocesano de Teología.

Comenzaré por situarnos con la lectura que acabamos de escuchar en la
Vigilia de esta fiesta tan solemne dentro de la vida de la Iglesia, de la celebra-
ción de Juan el Bautista.

Nuestra vida la tenemos que entender siempre, para sentirnos de verdad
cristianos, envuelta, dirigida y conducida por la gracia de Dios, por lo que lla-
mamos la Providencia, que el Señor va preparando a veces en lo que parece
contrario a lo que sería el planteamiento puramente normal y natural.

Fijaos cómo se prepara el nacimiento virginal de Jesucristo. Jesucristo
nace de una virgen sin intercesión alguna de varón, y por obra del Espíritu
Santo. Así lo confiesa nuestra fe.

Juan el Bautista, es el precursor, nace de una mujer estéril ya, mayor por
los años, de un hombre también mayor, que les crea el sentido de la desconfian-

Diócesis de Getafe



690

za de que aquello pueda suceder, que pueda ser madre Isabel, a sus años, y que
Zacarías pueda ser el padre, nada menos que del precursor del Mesías, del que
dirá:“yo no soy el Mesías pero yo os señalo al Mesías, el Cordero que quita el
pecado del mundo”.

Una intervención poderosa de Dios.

Las intervenciones de Dios en nuestra vida son siempre así. Yo quisiera
que en esta tarde cayéramos en la cuenta de esta Providencia, que ha querido
hacer de mí, mucho más que un enseñante de las verdades de la fe. Ha querido
hacer de mí un testigo del Evangelio de Jesucristo para que señale con certeza
quién es el Señor. Para que muestre con mi vida quién es el Señor, en unos
tiempos en que precisamente parece que se puede prescindir de Dios y no tener-
le en cuenta para nada o para casi nada.

Que la práctica de lo que parece el progreso es olvidarse de Dios.

Ahora mismo por aquí, después de dejar el coche donde hemos podido,
he venido paseando un rato y me he encontrado con un cartel que pone “Ni
Dios ni patria”. Es verdad que hace semejanza de dos cosas bien distintas, pero
me fijo en la primera: “Ni Dios”.

Y ahora vosotros os encontráis convocados a dar testimonio de Jesucris-
to con esa necesidad imperiosa de hacerlo dando cumplida esperanza de nuestra
fe, que diría San Pedro. Preparaos para dar lo que llamamos la formación per-
manente del cristiano, -de todos los cristianos, incluidos los obispos, por ser yo
el que habla así lo digo- de estar siempre, siempre tratando de iluminar la vida
de cada momento con las enseñanzas eternas de Jesucristo. La fe de siempre
para el hombre de hoy.

Bien, supuesto esto, nos sentimos convocados y llamados por Dios y
haciendo referencia a lo que habéis comenzado diciendo, yo también quiero
expresaros, en este momento, lo que me parece en esta línea de entender mi vida
desde el llamamiento de Dios, desde el amor de Dios. El llamamiento a poner el
amor de Dios con mayúscula y sentirlo internamente en mi mundo concreto, en
esta Diócesis, en este pueblo, con estas personas que necesitan ser evangelizadas
como yo mismo necesito ser evangelizado.



691

Habéis terminado un curso, los cursos se terminan dando gracias a Dios,
así lo ha expresado la monición de entrada, pero yo quisiera haceros caer en la
cuenta de una cosa importante: a lo mejor alguno ni siquiera ha logrado los
éxitos que esperaba, el haber terminado feliz el curso, ha encontrado muchas
dificultades, se ha sentido alguna vez con ganas de tirar la toalla y, eso también
es gracia de Dios, porque aquí el juicio no es sólo sacar buenas notas, o haber
aprendido, haber concluido, como sería lo normal en un curso académico don-
de no tuviera tanto que ver, como tiene que ver, la formación en teología, de
tantas formas diversas, para ser testigos del Evangelio.

Aquí lo fundamental es lo que yo haya puesto de mi parte. Mi examen
de conciencia habría que dirigirlo en primer lugar -y eso lo olvidamos incluso
cuando hacemos el examen de conciencia para la confesión habitual- a recono-
cer al mismo tiempo que mi deficiencia, la abundante gracia de Dios que me ha
preservado de otros tantos pecados, que me ha liberado, es decir, hay que hacer
también confesión de alabanza a Dios.

En esta confesión de alabanza, veréis cuántos motivos encontráis para
dar gracias a Dios: porque no tiré la toalla, porque he continuado, porque las
cosas se me han puesto difíciles pero a pesar de todo he perseverado, porque he
tenido más ilusión, porque tengo más deseos de conocer, de saber, de estar me-
jor preparado y mejor dispuesto para dar mi testimonio cristiano, porque yo
mismo he resuelto mis dudas, mis posibles dudas, -a veces se me han complica-
do y tengo más dudas, pero ni siquiera eso es malo, es bueno siempre- , porque
el corazón busca la verdad.

Todo eso es un motivo de agradecimiento a Dios. Pero en el examen de
conciencia yo quisiera marcaros otra meta fundamental: no sólo tenéis que ha-
cer confesión de alabanza a Dios sino también pedir perdón. Una de las grandes
gracias que Dios ha concedido a nuestra Diócesis es la posibilidad de este Cen-
tro, de tener este lugar para la formación que tanto anhela y tanto necesita el
hombre de hoy y por tanto la Iglesia que está al servicio del hombre. Y no se si
a veces con nuestras dificultades, con nuestros propios límites, en vez de hacer
que otros se animen, no hemos animado lo suficiente, no hemos expresado con
esa alegría radiante que viene del amor de Dios, el beneficio que es, el sacrificio
que supone la entrega de la persona, no a través de una acción momentánea que
a veces, con el corazón en la mano, hacemos, sino de una forma más continua-
da, más permanente.



692

Un curso entero son muchos días, muchos días en que cada día he de
pensar en mi prójimo, en que cada día tengo que procurar, como pasa siempre
en la vida cristiana, que todas las gracias que yo estoy recibiendo de Dios, inclu-
so para pelear mejor, las tengo que comunicar a los demás. Tenemos que hacer-
nos verdaderamente apóstoles para la evangelización, procurando que los
evangelizadores vengan a los centros donde de una forma más clara, más con-
tundente y más verdadera podemos constituirnos en apóstoles.

Es verdad que la fuerza la da el Espíritu Santo pero el Espíritu Santo
quiere la colaboración de los hombres y nuestra colaboración a veces es prepa-
rarnos y ayudar a que otros se preparen.



693

HOMILÍA EN EL DÍA DEL
SAGRADO CORAZÓN DE JESÚS

Basílica del Cerro de los Ángeles. 27 de junio de 2003

Muy queridos hermanos, amigos en el sacerdocio de Jesucristo, de un
modo muy especial los que celebráis vuestra Bodas de Oro y Plata sacerdotales.
Muy queridos hermanos todos en Jesucristo nuestro Señor:

Juntos, con profundo agradecimiento a Dios, vamos a dar gracias por el
don del ministerio que se nos ha confiado.

“Cuando Israel era joven, lo amé. De Egipto llamé a mi Hijo, lo enseñé
a andar, lo llevaba en brazos”. Esa es una historia de amor de Dios con los
hombres, con cada uno de nosotros. A Dios se le conmueve el corazón y las
entrañas por cada hombre en particular. Hoy contemplamos ese corazón de Dios
conmovido. Él es la fuente de la salvación, es la fuente de todo lo que el hombre
necesita: confianza, fuerza, poder de Dios, gozo, dones divinos, júbilo y paz. Es
la fuente de la riqueza insondable de Dios en Cristo.

Esa riqueza que es el misterio escondido desde los siglos y manifestado
ahora por medio de un corazón de carne para que yo, hombre lo pueda experi-
mentar. Dios se amolda a la manera de comprender de los hombres, y toma un
corazón encarnado para revelarse plenamente, para mostrarnos todo lo que Él,



694

es. En el corazón de Jesús, Dios se hace accesible al hombre, ya no es imposible
alcanzar a Dios, puesto que Dios nos ha alcanzado a nosotros, por medio de
este corazón amante. De hecho éste fue el camino que recorrieron los primeros
apóstoles, San Juan lo escuchó palpitar en la Última Cena y basta oír el latir del
corazón de Jesús para comprender todo el misterio del amor de Dios.

Nuestro ministerio es acercar a los hombres al corazón de Dios, posibi-
litar que ellos hagan también experiencia de la misericordia y del amor eterno de
Dios. Pero sólo podremos ser ministros verdaderos que llevan a los hombres a
Dios, si nosotros a nuestra vez, hemos recorrido ese camino, si nosotros hemos
sido capaces de escuchar latir a este Corazón.

Y a través de ese corazón, todos los hombres tienen ya libre y confiado
acceso a Dios. Por eso se quedó abierto y traspasado en la cruz y nadie se
atrevió a cerrarlo. Es la nueva puerta del paraíso abierta a todos los hombres.
Nunca más se cerró para que nosotros podamos entrar por ella y llegar a Dios.

Para hacer que los hombres se aproximen a esta puerta, hemos de estar
nosotros cerca de ella. Por eso es fundamental en nuestra vida no perder de vista
aquello para lo que hemos sido llamados. A permanecer con Él y a evangelizar.
No se puede dar lo uno sin lo otro. Es necesario en nuestra vida sacerdotal más
que en ninguna otra, permanecer en el Corazón de Cristo y seguir de cerca de
Jesús. A veces se da la tragedia de la práctica de la religión sin el contacto con
Jesucristo. Sin embargo, no podemos olvidar que la fe cristiana es constante
contacto con Cristo vivo y resucitado. Ese encuentro con Cristo es lo único que
posibilita un cambio real en nosotros, que provoque una nueva forma de vida.
Los primeros que debemos dejarnos empapar por el Espíritu de Cristo, que
transforma nuestras vidas somos nosotros mismos. El Espíritu, es el gran prota-
gonista de nuestra vida espiritual. El crea el “corazón nuevo”, lo anima, lo
guía con la “ley nueva” de la caridad, de la caridad pastoral (PDV, 33).

El nuevo estilo de vida es el que nos da la verdadera alegría y nos hace
creíbles ante el mundo. Que no hagamos de los programas y planificaciones lo
esencial de nuestro ministerio. Cuando caemos en ese peligro, la interioridad se
nos puede hacer insoportable, puesto que puede haber mucha soledad cuando
no hay contacto real con Cristo. Tener interioridad significa permanecer en Él.
No es intimismo sino la condición que Él mismo ha puesto para dar fruto, “Puesto
que sin mí no podéis hacer nada”. Nuestro sacerdocio no es un programa de



695

vida sino una amistad íntima con Jesucristo vivo. Esa es la condición de nuestro
éxito en el ministerio. "Si es cierto que la gracia de Dios puede llevar a cabo la
obra de la salvación, por medio de ministros indignos, sin embargo, Dios pre-
fiere mostrar normalmente sus maravillas por obra de quienes más dóciles al
impulso, a la inspiración del Espíritu Santo por su íntima unión con Cristo y la
santidad de su vida pueden decir con el Apóstol:” pero ya no vivo yo, sino
Cristo es el que vive en mí” (Gal 2, 20), (PO 12; PDV 25)".

Esa amistad con Cristo nos hará superar todos los obstáculos de nuestra
vida sacerdotal. "Fortalecido por el especial vínculo con el Señor, el presbítero
sabrá afrontar los momentos en que se podría sentir solo en medio de los hom-
bres; además renovará con vigor su trato con Jesucristo que en la Eucaristía,
es su refugio y su mejor descanso" (Directorio para la Vida y el Ministerio de los
Presbíteros, 42).

Cuando nos empapamos profundamente de la amistad con Cristo hace-
mos posible que los demás se pregunten por el gozo de esa amistad. Y sólo en
esa amistad está la posibilidad real para el hombre de llegar a su plenitud,
para la que ha sido creado. El único cimiento posible de nuestra vida es el
amor. El amor de Dios manifestado en el Corazón de Cristo. Eso es lo que
supera con creces toda la filosofía. No hay ningún pensamiento, por muy
elevado que sea que pueda estar a la altura del Amor de Dios en un Corazón
de Carne. Es la vida divina, comprensible para el corazón humano. Por eso
ante el corazón traspasado en la cruz, todo pensamiento humano y todo razona-
miento se estrella. Todo el mundo enmudece ante esa hazaña sobrenatural que
ha hecho ese Corazón humano y divino derramando el verdadero Amor sobre
el mundo.

A ese Corazón sólo puede responderle otro corazón. Ya decía san Juan
de Ávila: Cuando yo, mi buen Jesús, veo cómo de tu costado sale el hierro de la
lanza, esa lanza es una saeta de amor que traspasa y de tal manera hiere mi
corazón, que no deja en él parte que no penetre. ¿Qué has hecho, Amor dulcí-
simo? ¿Qué has querido hacer en mi corazón? Vine aquí para curarme, ¡y me
has herido! Vine para que me enseñases a vivir, ¡y me haces loco! ¡Oh
sapientísima locura: no me vea yo jamás sin ti!

Sólo un corazón lleno de amor, como el de Jesucristo, es capaz de dar la
vida al mundo porque da la vida por el mundo.



696

Cuando llegaron los romanos llegan al lugar del patíbulo, para celebrar
la muerte de los reos, los ladrones vivían todavía, Cristo no. Porque la causa de
la muerte de Cristo era el Amor loco que nos tiene a los hombres. Y el Amor es
lo que más consume puesto que es entrega total y absoluta por el amado.

Por eso no tardó mucho en salir sangre y agua. Lo hizo “al punto”, pues
a Cristo ya le había explotado de amor el Corazón.

Ese Amor es lo que impactó profundamente al discípulo amado. Tanto
fue así que consagró su vida a dar testimonio de este Amor que fue capaz de
subirse al árbol de la cruz. Allí le subió el amor a mi vida (cf. San Juan de la
Cruz).

Contemplando hoy ese amor traspasado no podemos menos que pre-
guntarnos según nos sugiere San Ignacio de Loyola, en los Ejercicios Espiritua-
les: ¿todo esto es por mí?, y ¿qué es lo que he hecho yo por Cristo?, ¿qué hago
por Cristo?, y ¿qué es lo que voy a hacer por Cristo?

Este Amor es el único capaz de fundamentar una vida consagrada a Él y
no podemos perderlo de vista. "Conscientes de que la Iglesia y el mundo tienen
absoluta necesidad de los sacerdotes, ellos deben enamorarse de Cristo Buen
Pastor; modelar el propio corazón a imagen del suyo; estar dispuestos a salir
por los caminos del mundo, como imagen suya para proclamar a todos a Cris-
to que es el Camino, la Verdad y la Vida" (PDV 82).

Que María, madre de los sacerdotes, nos enseñe a amar profundamente
este Corazón de carne que ella entregó al mundo y que ayude a formar en noso-
tros la imagen plena de Cristo Sacerdote, Cristo Pastor entregado por su rebaño.
Así sea.



697

CANCILLERÍA-SECRETARÍA

DEFUNCIÓN

D. JUAN BAUTISTA CIUDAD SOLANA, Notario del Tribunal Ecle-
siástico de Getafe, falleció el pasado 15 de junio, en la Solemnidad de la Santí-
sima Trinidad. Llevaba muchos años trabajando con D. Juan Fernández
Rodríguez, Vicario Judicial. Sustituyó a D. Manuel Merino y, desde entonces,
ha sido un trabajador intachable y muy servicial, haciendo incluso más de lo
que le correspondía. D. Juan resume su vida como la de “un hombre bondado-
so, obediente, amable, con buen humor sin herir a nadie, del que no he tenido
nunca queja alguna”.

Que así como han compartido ya la muerte de Jesucristo, compar-
tan también con Él la Gloria de la resurrección.



698

INFORMACIÓN

VIII CURSO DE TEOLOGIA PARA JÓVENES

Rozas de Puerto Real. 3-13 de agosto de 2003

CURSOS

La Historia de la Salvación. Jaime Pérez-Boccherini Stampa
El misterio de la Iglesia. Lourdes Grosso.
El hombre ante Dios: lo esencial del hecho religioso. Mª Fernanda

Lacilla Ramas.
El amor humano. Guillermo Galán e Isabel.
Los cimientos de la moral humana. Carlos Díaz Azarola.

DEBATES

El bien común, la acción política y los valores cristianos.
Excmo.Sr. D. Carlos Mayor Oreja, vicepresidente en funciones de la

Comunidad Autónoma de Madrid.
Iglesia y sociedad.
D. José Luis Restán, Director de los servicios religiosos de la cadena

COPE.
La antropología del cine.
D. Juan José Muñoz García, profesor de Antropología y Ética de la

Universidad Complutense.



699

La situación de la familia en la España de hoy.
D. José Ramón Losana, presidente de la Asociación de Familias

Numerosas.

INSCRIPCIÓN

El precio del curso es de 170 E, cuyo ingreso ha de hacerse en la cuenta:
2038-2442-36-3000520663 de Caja Madrid, indicando como concepto: “Cur-
so de Teología”. Para formalizar la inscripción en el curso, hay que enviar la
ficha de inscripción debidamente cumplimentada junto con el resguardo del
ingreso al Obispado de Getafe. C/ Almendro nº 4, 28901 Getafe.



700

DELEGACIÓN DE ASOCIACIONES DE FIELES

NUEVA JUNTA DE GOBIERNO

La Hermandad de Nuestra Señora de la Soledad
ha elegido nueva Junta de Gobierno en la Asamblea General

del día 22 de marzo de 2003

Queda constituida de la siguiente forma:

Hermano Mayor: Dña. Victoria Vargas Montero
Secretario: D. Francisco J. Barroso Encinas
Tesorero: D. Juan Carlos Santurde Pérez
Mayordomo 1º: D. Ángel Pérez García
Mayordomo 2º: D. Rafael Manzano Fernández
Piostre: Dña. Concepción Vargas Montero
Piostre: Dña. Pilar Orozco Galindo
Celador: Dña. Mercedes Domínguez Valle
Vocal: D. Emiliano Fernández Manzano
Vocal de Formación: D. Román Godino González
Vocal de Caridad: Dña. Inés Murillo Redondo
Vocal de Culto: Dña. Susana Pérez Fernández
Vocal de Actos Públicos: Dña. Eva María Godino Reyes

Consejero Espiritual: Rvdo. Sr. D. Miguel Medina Molina



701

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA POSTSINODAL
"ECCLESIA IN EUROPA"

Del Santo Padre Juan Pablo II a los obispos,
a los presbíteros y diáconos, a los consagrados y

consagradas y a todos los fieles laicos, sobre Jesucristo
vivo en su Iglesia y fuente de esperanza para Europa

INTRODUCCIÓN

Un gozoso anuncio para Europa

1. La Iglesia en Europa ha acompañado con sentimientos de cercanía a
sus Obispos reunidos por segunda vez en Sínodo, mientras estaban dedicados a
meditar en Jesucristo vivo en su Iglesia y fuente de esperanza para Europa.

Es un tema que también yo, recordando con mis hermanos Obispos las
palabras de la Primera Carta de san Pedro, deseo proclamar a todos los cristianos de
Europa al comienzo del tercer milenio. «No les tengáis ningún miedo ni os turbéis.
Al contrario, dad culto al Señor, Cristo, en vuestros corazones, siempre dispuestos a
dar respuesta a todo el que os pida razón de vuestra esperanza» (3, 14-15).1

1 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 1: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 10.

ROMANO PONTÍFICE

Iglesia Universal



702

Esta exhortación ha tenido eco continuamente durante el Gran Jubileo
del año dos mil, con el cual el Sínodo, celebrado inmediatamente antes, ha esta-
do en estrecha relación, como una puerta abierta hacia él.2 El Jubileo ha sido
«un canto de alabanza único e ininterrumpido a la Trinidad», un auténtico «ca-
mino de reconciliación» y un «signo de la genuina esperanza para quienes mi-
ran a Cristo y a su Iglesia».3 Al dejarnos en herencia la alegría del encuentro
vivificante con Cristo, que «es el mismo, ayer, hoy y siempre» (cf. Hb 13, 8),
nos ha presentado al Señor Jesús como único e indefectible fundamento de la
verdadera esperanza.

Un segundo Sínodo para Europa

2. La profundización en el tema de la esperanza fue desde el principio el
objetivo principal de la II Asamblea Especial para Europa del Sínodo de los
Obispos. Era el último de la serie de Sínodos de carácter continental celebrados
como preparación para el Gran Jubileo del año dos mil 4 y tenía como objetivo
analizar la situación de la Iglesia en Europa y ofrecer indicaciones para promo-
ver un nuevo anuncio del Evangelio, como subrayé en la convocatoria que anun-
cié públicamente el 23 de junio de 1996, al final de la Eucaristía celebrada en el
Estadio Olímpico de Berlín. 5

La Asamblea sinodal no podía dejar de referirse, evaluar y desarrollar lo
que se había puesto de relieve en el Sínodo anterior dedicado a Europa y cele-
brado en 1991, apenas después de la caída del muro, sobre el tema «Para ser
testigos de Cristo que nos ha liberado». Aquella primera Asamblea puso de
relieve la urgencia y la necesidad de la «nueva evangelización», consciente de
que «Europa, hoy, no debe apelar simplemente a su herencia cristiana anterior;
hay que alcanzar de nuevo la capacidad de decidir sobre el futuro de Europa en
un encuentro con la persona y el mensaje de Jesucristo».6

Transcurridos nueve años, se ha considerado, con toda su fuerza estimu-
lante, que «la Iglesia tiene la tarea urgente de aportar, de nuevo, a los hombres

2 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, nn. 90-
91: L’Osservatore Romano, 6 agosto 1999 - Supl., pp. 17-18.

3 Bula Incarnationis mysterium (29 noviembre 1998), 3-4: AAS 91 (1999), 132.133.
4 Cf. Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994), 38: AAS 87 (1995), 30.
5 Cf. Angelus, 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 5 julio 1996, p. 9.
6 I Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Declaración final (13 diciembre

1991), 2: Ench. Vat. 13, n. 619.



703

de Europa el anuncio liberador del Evangelio».7 El tema elegido para la nueva
Asamblea sinodal reiteró el mismo reto, esta vez desde la perspectiva de la espe-
ranza. Se trataba, pues, de proclamar esta exhortación a la esperanza a una Eu-
ropa que parecía haberla perdido.8

La experiencia del Sínodo

3. La Asamblea sinodal, celebrada del 1 al 23 de octubre de 1999, ha
sido una preciosa oportunidad de encuentro, escucha y confrontación: se ha
profundizado en el conocimiento mutuo entre Obispos de diversas partes de
Europa y con el Sucesor de Pedro y, todos juntos, hemos podido edificarnos
recíprocamente, sobre todo gracias a los testimonios de aquellos que han
soportado duras y prolongadas persecuciones a causa de la fe bajo los regí-
menes totalitarios pasados.9 Hemos vivido una vez más momentos de comu-
nión en la fe y en la caridad, animados por el deseo de realizar un fraterno
«intercambio de dones» y enriquecidos mutuamente con las diversas experien-
cias de cada uno.10

De todo ello ha surgido el deseo de acoger la llamada que el Espíritu
dirige a las Iglesias en Europa para que se comprometan ante los nuevos desa-
fíos.11 Con una mirada llena de amor, los participantes en el encuentro sinodal
han examinado sin reparos la realidad actual del Continente, constatando en
ella luces y sombras. Se ha llegado a la clara convicción de que la situación está
marcada por graves incertidumbres en el campo cultural, antropológico, ético y
espiritual. Asimismo, se ha ido afirmando con nitidez una creciente voluntad de
ahondar e interpretar esta situación, con el fin de descubrir las tareas que le
esperan a la Iglesia: se han propuesto «orientaciones útiles para que el rostro
Cristo sea cada vez más visible a través de un anuncio más eficaz, corroborado
por un testimonio coherente».12

7 Ibíd., 3: l.c., n. 621.
8 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 3:

L’Osservatore Romano, 6 agosto 1999 - Supl., p. 3.
9 Cf. Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos

(23 octubre 1999), 1: AAS 92 (2000), 177.
10 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje a todos los fieles y

ciudadano europeos, 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 10.
11 Cf. Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los

Obispos, (23 octubre 1999), 4: AAS 92 (2000), 179.
12  Ibíd.



704

4. Al vivir la experiencia sinodal con discernimiento evangélico, ha
madurado cada vez más la conciencia de la unidad que, sin negar las diferen-
cias derivadas de las vicisitudes históricas, aglutina las diversas partes de Euro-
pa. Una unidad que, hundiendo sus raíces en la común inspiración cristiana,
sabe articular las diferentes tradiciones culturales y exige un camino constante
de conocimiento mutuo, tanto en lo social como en lo eclesial, que esté abierto
a compartir mejor los valores de cada uno.

En el transcurso del Sínodo, paulatinamente se ha ido notando un gran
impulso hacia la esperanza. Aun aceptando los análisis sobre la complejidad
que caracteriza el Continente, los Padres sinodales se han percatado de que, tal
vez, lo más crucial, en el Este como en el Oeste, es su creciente necesidad de
esperanza que pueda dar sentido a la vida y a la historia, y permita caminar
juntos. Todas las reflexiones del Sínodo se han orientado a dar respuesta a esta
necesidad, partiendo del misterio de Cristo y del misterio trinitario. El Sínodo
ha presentado de nuevo la figura de Jesús, que vive en su Iglesia y es revelador
del Dios Amor, que es comunión de las tres Personas divinas.

El Apocalipsis como icono

5. Con la presente Exhortación postsinodal, me complace compartir con
la Iglesia en Europa los frutos de esta II Asamblea Especial para Europa del
Sínodo de los Obispos. Quiero satisfacer así el deseo manifestado al final de la
reunión sinodal, cuando los Pastores me han entregado el texto de sus reflexio-
nes, junto con la petición de ofrecer a la Iglesia peregrina en Europa un docu-
mento sobre el mismo tema del Sínodo.13

«El que tenga oídos, oiga lo que el Espíritu dice a las Iglesias» (Ap 2,
7). Al anunciar a Europa el Evangelio de la esperanza, sigo como guía el libro
del Apocalipsis, «revelación profética» que desvela a la comunidad creyente el
sentido escondido y profundo de los acontecimientos (cf. Ap 1, 1). El Apocalip-
sis nos pone ante una palabra dirigida a las comunidades cristianas para que
sepan interpretar y vivir su inserción en la historia, con sus interrogantes y
sus penas, a la luz de la victoria definitiva del Cordero inmolado y resucita-
do. Al mismo tiempo, nos hallamos ante una palabra que compromete a vivir
abandonando la insistente tentación de construir la ciudad de los hombres pres-

13 Cf. Propositio 1.



705

cindiendo de Dios o contra Él. En efecto, si esto llegara a suceder, sería la con-
vivencia humana misma la que, antes o después, experimentaría una derrota
irremediable.

El Apocalipsis trata de alentar a los creyentes: más allá de toda aparien-
cia, y aunque no vean aún los resultados, la victoria de Cristo ya se ha realizado
y es definitiva. Esto es una orientación para afrontar los acontecimientos huma-
nos con una actitud de fundamental confianza, que surge de la fe en el Resuci-
tado, presente y activo en la historia.
 

CAPÍTULO I

JESUCRISTO ES NUESTRA ESPERANZA

«No temas, soy yo, el Primero y el Último, el que vive» (Ap 1, 17-18)

El Resucitado está siempre con nosotros

6. En la época del autor del Apocalipsis, tiempo de persecución, tribula-
ción y desconcierto para la Iglesia (cf. Ap 1, 9), en la visión se proclama una
palabra de esperanza: «No temas, soy yo, el Primero y el Ultimo, el que vive;
estuve muerto, pero ahora estoy vivo por los siglos de los siglos, y tengo las
llaves de la Muerte y del Hades» (Ap 1, 17-18). Estamos ante el Evangelio, «la
Buena nueva», que es Jesucristo mismo. Él es el Primero y el Último: en Él
comienza, tiene sentido, orientación y cumplimiento toda la historia; en Él y con
Él, en su muerte y resurrección, ya se ha dicho todo. Es el que vive: murió, pero
ahora vive para siempre. Él es el Cordero que está de pie en medio del trono de
Dios (cf. Ap 5, 6): es inmolado, porque ha derramado su sangre por nosotros en
el madero de la cruz; está en pie, porque ha vuelto para siempre a la vida y nos
ha mostrado la omnipotencia infinita del amor del Padre. Tiene firme en sus
manos las siete estrellas (cf. Ap 1, 16), es decir, la Iglesia de Dios perseguida, en
lucha contra el mal y contra el pecado, pero que tiene igualmente derecho a
sentirse alegre y victoriosa, porque está en manos de Quien ya ha vencido el
mal. Camina entre los siete candeleros de oro (Ap 2, 1): está presente y actúa en
su Iglesia en oración. Él es también el que «va a venir» (cf. Ap 1,4) por medio
de la misión y la acción de la Iglesia a lo largo de la historia humana; viene al
final de los tiempos, como segador escatológico, para dar cumplimento a todas
las cosas (cf. Ap 14, 15- 16; 22, 20).
 



706

I. Retos y signos de esperanza para la Iglesia en Europa

El oscurecimiento de la esperanza

7. Esta palabra se dirige hoy también a las Iglesias en Europa, afectadas
a menudo por un oscurecimiento de la esperanza. En efecto, la época que esta-
mos viviendo, con sus propios retos, resulta en cierto modo desconcertante.
Tantos hombres y mujeres parecen desorientados, inseguros, sin esperanza, y
muchos cristianos están sumidos en este estado de ánimo. Hay numerosos sig-
nos preocupantes que, al principio del tercer milenio, perturban el horizonte del
Continente europeo que, «aun teniendo cuantiosos signos de fe y testimonio, y
en un clima de convivencia indudablemente más libre y más unida, siente todo
el desgaste que la historia, antigua y reciente, ha producido en las fibras más
profundas de sus pueblos, engendrando a menudo desilusión».14

Entre los muchos aspectos indicados con ocasión del Sínodo,15 quisiera
recordar la pérdida de la memoria y de la herencia cristianas, unida a una espe-
cie de agnosticismo práctico y de indiferencia religiosa, por lo cual muchos
europeos dan la impresión de vivir sin base espiritual y como herederos que han
despilfarrado el patrimonio recibido a lo largo de la historia. Por eso no han de
sorprender demasiado los intentos de dar a Europa una identidad que excluye
su herencia religiosa y, en particular, su arraigada alma cristiana, fundando los
derechos de los pueblos que la conforman sin injertarlos en el tronco vivificado
por la savia del cristianismo.

En el Continente europeo no faltan ciertamente símbolos prestigiosos de
la presencia cristiana, pero éstos, con el lento y progresivo avance del laicismo,
corren el riesgo de convertirse en mero vestigio del pasado. Muchos ya no lo-
gran integrar el mensaje evangélico en la experiencia cotidiana; aumenta la difi-
cultad de vivir la propia fe en Jesús en un contexto social y cultural en que el
proyecto de vida cristiano se ve continuamente desdeñado y amenazado; en
muchos ambientes públicos es más fácil declararse agnóstico que creyente; se
tiene la impresión de que lo obvio es no creer, mientras que creer requiere una
legitimación social que no es indiscutible ni puede darse por descontada.

14 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 2:
L’Osservatore Romano, 6 agosto 1999 - Supl., pp. 2-3.

15 Cf. ibíd., nn. 12-13.16-19, l.c., pp. 4-6; Idem, Relatio ante disceptationem, I: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, pp. 19-20; Idem, Relatio post disceptationem, II,
A: L’Osservatore Romano, 11-12 octubre 1999, p. 10.



707

8. Esta pérdida de la memoria cristiana va unida a un cierto miedo en
afrontar el futuro. La imagen del porvenir que se propone resulta a menudo
vaga e incierta. Del futuro se tiene más temor que deseo. Lo demuestran, entre
otros signos preocupantes, el vacío interior que atenaza a muchas personas y la
pérdida del sentido de la vida. Como manifestaciones y frutos de esta angustia
existencial pueden mencionarse, en particular, el dramático descenso de la nata-
lidad, la disminución de las vocaciones al sacerdocio y a la vida consagrada, la
resistencia, cuando no el rechazo, a tomar decisiones definitivas de vida incluso
en el matrimonio.

Se está dando una difusa fragmentación de la existencia; prevalece una
sensación de soledad; se multiplican las divisiones y las contraposiciones. Entre
otros síntomas de este estado de cosas, la situación europea actual experi-
menta el grave fenómeno de las crisis familiares y el deterioro del concepto
mismo de familia, la persistencia y los rebrotes de conflictos étnicos, el re-
surgir de algunas actitudes racistas, las mismas tensiones interreligiosas, el
egocentrismo que encierra en sí mismos a las personas y los grupos, el creci-
miento de una indiferencia ética general y una búsqueda obsesiva de los propios
intereses y privilegios. Para muchos, la globalización que se está produciendo,
en vez de llevar a una mayor unidad del género humano, amenaza con seguir
una lógica que margina a los más débiles y aumenta el número de los pobres de
la tierra.

Junto con la difusión del individualismo, se nota un decaimiento cre-
ciente de la solidaridad interpersonal: mientras las instituciones asistenciales
realizan un trabajo benemérito, se observa una falta del sentido de solidaridad,
de manera que muchas personas, aunque no carezcan de las cosas materiales
necesarias, se sienten más solas, abandonadas a su suerte, sin lazos de apoyo
afectivo.

9. En la raíz de la pérdida de la esperanza está el intento de hacer preva-
lecer una antropología sin Dios y sin Cristo. Esta forma de pensar ha llevado a
considerar al hombre como «el centro absoluto de la realidad, haciéndolo ocu-
par así falsamente el lugar de Dios y olvidando que no es el hombre el que hace
a Dios, sino que es Dios quien hace al hombre. El olvido de Dios condujo al
abandono del hombre», por lo que, «no es extraño que en este contexto se haya
abierto un amplísimo campo para el libre desarrollo del nihilismo, en la filoso-
fía; del relativismo en la gnoseología y en la moral; y del pragmatismo y hasta



708

del hedonismo cínico en la configuración de la existencia diaria».16 La cultura
europea da la impresión de ser una apostasía silenciosa por parte del hombre
autosuficiente que vive como si Dios no existiera.

En esta perspectiva surgen los intentos, repetidos también últimamente,
de presentar la cultura europea prescindiendo de la aportación del cristianismo,
que ha marcado su desarrollo histórico y su difusión universal. Asistimos al
nacimiento de una nueva cultura, influenciada en gran parte por los medios de
comunicación social, con características y contenidos que a menudo contrastan
con el Evangelio y con la dignidad de la persona humana. De esta cultura forma
parte también un agnosticismo religioso cada vez más difuso, vinculado a un
relativismo moral y jurídico más profundo, que hunde sus raíces en la pérdida
de la verdad del hombre como fundamento de los derechos inalienables de cada
uno. Los signos de la falta de esperanza se manifiestan a veces en las formas
preocupantes de lo que se puede llamar una «cultura de muerte».17

La imborrable nostalgia de la esperanza

10. Pero, como han subrayado los Padres sinodales, «el hombre no pue-
de vivir sin esperanza: su vida, condenada a la insignificancia, se convertiría en
insoportable».18 Frecuentemente, quien tiene necesidad de esperanza piensa poder
saciarla con realidades efímeras y frágiles. De este modo la esperanza, reducida
al ámbito intramundano cerrado a la trascendencia, se contenta, por ejemplo, con
el paraíso prometido por la ciencia y la técnica, con las diversas formas de mesianis-
mo, con la felicidad de tipo hedonista, lograda a través del consumismo o aquella
ilusoria y artificial de las sustancias estupefacientes, con ciertas modalidades del
milenarismo, con el atractivo de las filosofías orientales, con la búsqueda de for-
mas esotéricas de espiritualidad o con las diferentes corrientes de New Age.19

Sin embargo, todo esto se demuestra sumamente ilusorio e incapaz de
satisfacer la sed de felicidad que el corazón del hombre continúa sintiendo den-

16 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem, I, 1,
2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 19.

17 Cf. Propositio 5&ordf;.
18 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 1: L’Osservatore

Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 10.
19 Cf. Propositio 5&ordf;; Consejo Pontificio de la Cultura y Consejo Pontificio para el Diálogo

Interreligioso, Gesù Cristo portatore dell’acqua viva. Una riflessione cristiana sul New Age, Ciudad del
Vaticano, 2003.



709

tro de sí. De este modo permanecen y se agudizan los signos preocupantes de la
falta de esperanza, que a veces se manifiesta también bajo formas de agresivi-
dad y violencia.20

Signos de esperanza

11. Ningún ser humano puede vivir sin perspectivas de futuro. Mucho
menos la Iglesia, que vive de la esperanza del Reino que viene y que ya está
presente en este mundo. Sería injusto no reconocer los signos de la influencia
del Evangelio de Cristo en la vida de la sociedad. Los Padres sinodales los han
especificado y subrayado.

Entre estos signos se ha de mencionar la recuperación de la libertad de la
Iglesia en Europa del Este, con las nuevas posibilidades de actividad pastoral
que se han abierto para ella; el que la Iglesia se concentre en su misión espiritual
y en su compromiso de vivir la primacía de la evangelización incluso en sus
relaciones con la realidad social y política; la creciente toma de conciencia de la
misión propia de todos los bautizados, con la variedad y complementariedad de
sus dones y tareas; la mayor presencia de la mujer en las estructuras y en los
diversos ámbitos de la comunidad cristiana.

Una comunidad de pueblos

12. Considerando Europa como comunidad civil, no faltan signos que
dan lugar a la esperanza: en ellos, aun entre las contradicciones de la historia,
podemos percibir con una mirada de fe la presencia del Espíritu de Dios que
renueva la faz de la tierra. Los Padres sinodales los han descrito así al final de
sus trabajos: «Comprobamos con alegría la creciente apertura recíproca de los
pueblos, la reconciliación entre naciones durante largo tiempo hostiles y enemi-
gas, la ampliación progresiva del proceso unitario a los países del Este europeo.
Reconocimientos, colaboraciones e intercambios de todo tipo se están llevando
a cabo, de forma que, poco a poco, se está creando una cultura, más aún, una
conciencia europea, que esperamos pueda suscitar, especialmente entre los jó-
venes, un sentimiento de fraternidad y la voluntad de participación. Registra-
mos como positivo el hecho de que todo este proceso se realiza según métodos
democráticos, de manera pacífica y con un espíritu de libertad, que respeta y

20 Cf. Propositio 5&ordf;.



710

valora las legítimas diversidades, suscitando y sosteniendo el proceso de unifi-
cación de Europa. Acogemos con satisfacción lo que se ha hecho para precisar
las condiciones y las modalidades del respeto de los derechos humanos. Por
último, en el contexto de la legítima y necesaria unidad económica y política de
Europa, mientras registramos los signos de la esperanza que ofrece la conside-
ración dada al derecho y a la calidad de la vida, deseamos vivamente que, con
fidelidad creativa a la tradición humanista y cristiana de nuestro continente, se
garantice la supremacía de los valores éticos y espirituales».21

Los mártires y los testigos de la fe

13. Pero quiero llamar la atención particularmente sobre algunos signos
surgidos en el ámbito específicamente eclesial. Ante todo, con los Padres
sinodales, quiero proponer a todos, para que nunca se olvide, el gran signo de
esperanza constituido por los numerosos testigos de la fe cristiana que ha habi-
do en el último siglo, tanto en el Este como en el Oeste. Ellos han sabido vivir el
Evangelio en situaciones de hostilidad y persecución, frecuentemente hasta el
testimonio supremo de la sangre.

Estos testigos, especialmente los que han afrontado el martirio, son un
signo elocuente y grandioso que se nos pide contemplar e imitar. Ellos muestran
la vitalidad de la Iglesia; son para ella y la humanidad como una luz, porque han
hecho resplandecer en las tinieblas la luz de Cristo; al pertenecer a diversas
confesiones cristianas, brillan asimismo como signo de esperanza para el cami-
no ecuménico, por la certeza de que su sangre es «también linfa de unidad para
la Iglesia».22

Más radicalmente aún, demuestran que el martirio es la encarnación
suprema del Evangelio de la esperanza: «En efecto, los mártires anuncian este
Evangelio y lo testimonian con su vida hasta la efusión de su sangre, porque
están seguros de no poder vivir sin Cristo y están dispuestos a morir por Él,
convencidos de que Jesús es el Dios y el Salvador del hombre y que, por tanto,
sólo en Él encuentra el hombre la plenitud verdadera de la vida. De este modo,
según la exhortación del apóstol Pedro, se muestran preparados para dar razón

21 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 6: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 11.

22 Angelus (25 agosto 1996), 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 30
agosto 1996, p. 1; cf. Propositio 9.



711

de su esperanza (cf. 1 Pe 3, 15). Los mártires, además, celebran el “Evangelio
de la esperanza”, porque el ofrecimiento de su vida es la manifestación más radical
y más grande del sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, que constituye el verda-
dero culto espiritual (cf. Rm 12, 1), origen, alma y cumbre de toda celebración
cristiana. Ellos, por fin, sirven al “Evangelio de la esperanza”, porque con su marti-
rio expresan en sumo grado el amor y el servicio al hombre, en cuanto demuestran
que la obediencia a la ley evangélica genera una vida moral y una convivencia
social que honra y promueve la dignidad y la libertad de cada persona».23

La santidad de muchos

14. Fruto de la conversión realizada por el Evangelio es la santidad de
tantos hombres y mujeres de nuestro tiempo. No sólo de los que así han sido
proclamados oficialmente por la Iglesia, sino también de los que, con sencillez y
en la existencia cotidiana, han dado testimonio de su fidelidad a Cristo. ¿Cómo no
pensar en los innumerables hijos de la Iglesia que, a lo largo de la historia del Con-
tinente europeo, han vivido una santidad generosa y auténtica de forma oculta en la
vida familiar, profesional y social? «Todos ellos, como “piedras vivas”, unidas a
Cristo “piedra angular”, han construido Europa como edificio espiritual y moral,
dejando a la posteridad la herencia más preciosa. Nuestro Señor Jesucristo lo había
prometido: “El que crea en mí, hará él también las obras que yo hago, y las hará
mayores aún, porque yo voy al Padre” (Jn 14, 12). Los santos son la prueba
viva del cumplimiento de esta promesa, y nos animan a creer que ello es posible
también en los momentos más difíciles de la historia».24

La parroquia y los movimientos eclesiales

15. El Evangelio sigue dando sus frutos en las comunidades parroquiales,
en las personas consagradas, en las asociaciones de laicos, en los grupos de
oración y apostolado, en muchas comunidades juveniles, así como también a
través de la presencia y difusión de nuevos movimientos y realidades eclesiales.
En efecto, el mismo Espíritu sabe suscitar en cada uno de ellos una renovada
entrega al Evangelio, disponibilidad generosa al servicio, vida cristiana caracte-
rizada por el radicalismo evangélico y el impulso misionero.

23 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 88:
L’Osservatore Romano, 6 agosto 1999 - Supl., p. 17.

24 Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos
(23 octubre 1999), 4: AAS 92 (2000), 179.



712

Todavía hoy en Europa, tanto en los Países postcomunistas como en
Occidente, la parroquia, si bien necesita una renovación constante,25 sigue con-
servando y ejerciendo su misión indispensable y de gran actualidad en el ámbito
pastoral y eclesial. Es capaz de ofrecer a los fieles un espacio para el ejercicio
efectivo de la vida cristiana y es lugar también de auténtica humanización y
socialización, tanto en un contexto de dispersión y anonimato, propio de las
grandes ciudades modernas, como en zonas rurales con escasa población.26

16. Al mismo tiempo, mientras expreso junto con los Padres sinodales
mi gran estima por la presencia y la acción de muchas asociaciones y organiza-
ciones apostólicas y, en particular, de la Acción Católica, deseo hacer notar la
contribución específica que, en comunión con las otras realidades eclesiales y
nunca de manera aislada, pueden ofrecer los nuevos movimientos y las nuevas
comunidades eclesiales. En efecto, éstos últimos «ayudan a los cristianos a vi-
vir más radicalmente según el Evangelio; son cuna de diversas vocaciones y
generan nuevas formas de consagración; promueven sobre todo la vocación de
los laicos y la llevan a manifestarse en los diversos ámbitos de la vida; favorecen
la santidad del pueblo; pueden ser anuncio y exhortación para quienes, de otra
manera, no se encontrarían con la Iglesia; con frecuencia apoyan el camino
ecuménico y abren cauces para el diálogo interreligioso; son un antídoto contra
la difusión de las sectas; son una gran ayuda para difundir vivacidad y alegría en
la Iglesia».27

El camino ecuménico

17. Damos gracias a Dios por el destacado y alentador signo de esperan-
za que son los progresos logrados por el camino ecuménico siguiendo las di-
rectrices de la verdad, la caridad y la reconciliación.

Es uno de los grandes dones del Espíritu Santo a un Continente como el
europeo, que dio origen a las graves divisiones entre los cristianos en el segun-
do milenio y que todavía sufre mucho por sus consecuencias.

Recuerdo con emoción algunos momentos muy intensos experimenta-
dos durante los trabajos sinodales y la convicción unánime, expresada también

25 Cf. Exhort. ap. postsinodal Christifideles laici (30 diciembre 1988), 26: AAS 81 (1989), 439.
26 Cf. Propositio 21.
27 Ibíd.



713

por los Delegados Fraternos, de que este camino –no obstante los problemas
aún pendientes y los nuevos que van surgiendo– no se debe interrumpir, sino
que ha de continuar con renovado ardor, con más profunda determinación y con
la humilde disponibilidad de todos al perdón recíproco. Me complace hacer
mías algunas expresiones de los Padres sinodales, puesto que «el progreso en el
diálogo ecuménico, que tiene su fundamento más profundo en el Verbo mismo
de Dios, representa un signo de gran esperanza para la Iglesia de hoy. En efecto,
el crecimiento de la unidad entre los cristianos enriquece mutuamente a todos».28

Hace falta «fijarse con alegría en los progresos conseguidos hasta ahora en el
diálogo, sea con los hermanos de las Iglesias ortodoxas, sea con los de las co-
munidades eclesiales procedentes de la Reforma, reconociendo en ellos un sig-
no de la acción del Espíritu, por la cual se ha de alabar y dar gracias a Dios».29

II. Volver a Cristo, fuente de toda esperanza

Confesar nuestra fe

18. En la Asamblea sinodal se ha consolidado la certeza, clara y apasio-
nada, de que la Iglesia ha de ofrecer a Europa el bien más precioso y que nadie
más puede darle: la fe en Jesucristo, fuente de la esperanza que no defrauda,30

don que está en el origen de la unidad espiritual y cultural de los pueblos euro-
peos, y que todavía hoy y en el futuro puede ser una aportación esencial a su
desarrollo e integración. Sí, después de veinte siglos, la Iglesia se presenta al
principio del tercer milenio con el mismo anuncio de siempre, que es su único
tesoro: Jesucristo es el Señor; en Él, y en ningún otro, podemos salvarnos (cf.
Hch 4, 12). La fuente de la esperanza, para Europa y el mundo entero, es Cristo,
y «la Iglesia es el canal a través del cual pasa y se difunde la ola de gracia que
fluye del Corazón traspasado del Redentor».31

En base a esta confesión de fe brota de nuestro corazón y de nuestros
labios «una alegre confesión de esperanza: ¡tú, Señor, resucitado y vivo, eres la
esperanza siempre nueva de la Iglesia y de la humanidad; tú eres la única y
verdadera esperanza del hombre y de la historia; tú eres entre nosotros “la espe-

28 Propositio 9.
29 Ibíd.
30 Cf. Propositio 4, 1.
31 Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos

(23 octubre 1999), 2: AAS 92 (2000), 178.



714

ranza de la gloria” (Col 1, 27) ya en esta vida y también más allá de la muerte!
En ti y contigo podemos alcanzar la verdad, nuestra existencia tiene un sentido,
la comunión es posible, la diversidad puede transformarse en riqueza, la fuerza
del Reino ya está actuando en la historia y contribuye a la edificación de la
ciudad del hombre, la caridad da valor perenne a los esfuerzos de la humanidad,
el dolor puede hacerse salvífico, la vida vencerá a la muerte y lo creado partici-
pará de la gloria de los hijos de Dios».32

Jesucristo nuestra esperanza

19. Jesucristo, el Verbo eterno de Dios que está en el seno del Padre
desde siempre (cf. Jn 1, 18), es nuestra esperanza porque nos ha amado hasta el
punto de asumir en todo nuestra naturaleza humana, excepto el pecado, partici-
pando de nuestra vida para salvarnos. La confesión de esta verdad está en el
corazón mismo de nuestra fe. La pérdida de la verdad sobre Jesucristo, o su
incomprensión, impiden ahondar en el misterio mismo del amor de Dios y de la
comunión trinitaria.33

Jesucristo es nuestra esperanza porque revela el misterio de la Trinidad.
Éste es el centro de la fe cristiana, que puede ofrecer todavía una gran aporta-
ción, como lo ha hecho hasta ahora, a la edificación de estructuras que, inspi-
rándose en los grandes valores evangélicos o confrontándose con ellos, pro-
muevan la vida, la historia y la cultura de los diversos pueblos del Continente.
Múltiples son las raíces ideales que han contribuido con su savia al reconoci-
miento del valor de la persona y de su dignidad inalienable, del carácter sagrado
de la vida humana y el papel central de la familia, de la importancia de la educa-
ción y la libertad de opinión, de palabra, de religión, así como también a la tutela
legal de los individuos y los grupos, a la promoción de la solidaridad y el bien
común, al reconocimiento de la dignidad del trabajo. Tales raíces han favoreci-
do que el poder político esté sujeto a la ley y al respeto de los derechos de la
persona y de los pueblos. A este propósito se han de recordar el espíritu de la
Grecia antigua y de la romanidad, las aportaciones de los pueblos celtas,
germanos, eslavos, ugrofineses, de la cultura hebrea y del mundo islámico. Sin
embargo, se ha de reconocer que estas influencias han encontrado histórica-

32 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 2: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 10.

33 Cf. Propositio 4, 2.



715

mente en la tradición judeocristiana una fuerza capaz de armonizarlas, consoli-
darlas y promoverlas. Se trata de un hecho que no se puede ignorar; por el
contrario, en el proceso de construcción de la «casa común europea», debe
reconocerse que este edificio ha de apoyarse también sobre valores que encuen-
tran en la tradición cristiana su plena manifestación. Tener esto en cuenta bene-
ficia a todos.

La Iglesia «no posee título alguno para expresar preferencias por una u
otra solución institucional o constitucional» de Europa y coherentemente, por
tanto, quiere respetar la legítima autonomía del orden civil.34 Sin embargo, tiene
la misión de avivar en los cristianos de Europa la fe en la Trinidad, sabiendo que
esta fe es precursora de auténtica esperanza para el Continente.

Muchos de los grandes paradigmas de referencia antes indicados, que
son la base de la civilización europea, hunden sus raíces últimas en la fe trini-
taria. Ésta contiene un extraordinario potencial espiritual, cultural y ético,
capaz, entre otras cosas, de iluminar algunas grandes cuestiones que hoy se
debaten en Europa, como la disgregación social y la pérdida de una referen-
cia que dé sentido a la vida y a la historia. De ello se desprende la necesidad
de una renovada meditación teológica, espiritual y pastoral sobre el misterio
trinitario.35

20. Las Iglesias particulares en Europa no son meras entidades u organi-
zaciones privadas. En realidad, actúan con una dimensión institucional específi-
ca que merece ser valorada jurídicamente, en el pleno respeto del justo ordena-
miento civil. Al reflexionar sobre sí mismas, las comunidades cristianas han de
reconocerse como un don con el que Dios enriquece a los pueblos que viven en
el Continente. Éste es el anuncio gozoso que han de llevar a todas las personas.
Profundizando su propia dimensión misionera, deben dar constantemente testi-
monio de que Jesucristo «es el único mediador y portador de salvación para la
humanidad entera: sólo en Él la humanidad, la historia y el cosmos encuentran
su sentido positivo definitivamente y se realizan totalmente; Él tiene en sí mis-
mo, en sus hechos y en su persona, las razones definitivas de la salvación; no
sólo es un mediador de salvación, sino la fuente misma de la salvación».36

34 Cf. Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 47: AAS 83 (1991), 852.
35 Cf. Propositio 4, 1.
36 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 30:

L’Osservatore Romano, 6 de agosto de 1999 - Suppl., p. 8.



716

En el contexto del pluralismo ético y religioso actual que caracteriza
cada vez más a Europa, es necesario, pues, confesar y proponer la verdad de
Cristo como único Mediador entre Dios y los hombres y único Redentor del
mundo. Por tanto –como he hecho al final de la asamblea sinodal–, con toda
la Iglesia, invito a mis hermanos y hermanas en la fe a abrirse constantemen-
te con confianza a Cristo y a dejarse renovar por Él, anunciando con el
vigor de la paz y el amor a todas las personas de buena voluntad, que quien
encuentra al Señor conoce la Verdad, descubre la Vida y reconoce el Cami-
no que conduce a ella (cf. Jn 14, 6; Sal 16 [15], 11). Por el tenor de vida y el
testimonio de la palabra de los cristianos, los habitantes de Europa podrán des-
cubrir que Cristo es el futuro del hombre. En efecto, en la fe de la Iglesia «no
hay bajo el cielo otro nombre dado a los hombres por el que debamos salvar-
nos» (Hch 4, 12).37

21. Para los creyentes, Jesucristo es la esperanza de toda persona porque
da la vida eterna. Él es «la Palabra de vida» (1 Jn 1, 1), venido al mundo para
que los hombres «tengan la vida y la tengan en abundancia» (Jn 10, 10). Así
nos enseña cómo el verdadero sentido de la vida del hombre no queda encerra-
do en el horizonte mundano, sino que se abre a la eternidad. La misión de cada
Iglesia particular en Europa es tener en cuenta la sed de verdad de toda persona
y la necesidad de valores auténticos que animen a los pueblos del Continente.
Ha de proponer con renovada energía la novedad que la anima. Se trata de
emprender una articulada acción cultural y misionera, enseñando con obras y
argumentos convincentes cómo la nueva Europa necesita descubrir sus propias
raíces últimas. En este contexto, los que se inspiran en los valores evangélicos
tienen un papel esencial que desempeñar, relacionado con el sólido fundamento
sobre el cual se ha de edificar una convivencia más humana y más pacífica
porque es respetuosa de todos y de cada uno.

Es preciso que las Iglesias particulares en Europa sepan devolver a la
esperanza su dimensión escatológica originaria.38 En efecto, la verdadera espe-
ranza cristiana es teologal y escatológica, fundada en el Resucitado, que vendrá
de nuevo como Redentor y Juez, y que nos llama a la resurrección y al premio
eterno.

37 Cf. Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos
(23 octubre 1999), 3: AAS 92 (2000), 178; Congregación para la Doctrina de la Fe, Decl. Dominus Iesus
(6 agosto 2000), 13: AAS 92 (2000), 754.

38 Cf. Propositio 5.



717

Jesucristo vivo en la Iglesia

22. Mirando a Cristo, los pueblos europeos podrán hallar la única espe-
ranza que puede dar plenitud de sentido a la vida. También hoy lo pueden en-
contrar, porque Jesús está presente, vive y actúa en su Iglesia: Él está en la
Iglesia y la Iglesia está en Él (cf. Jn 15, 1ss; Ga 3, 28; Ef 4, 15-16; Hch 9, 5). En
ella, por el don del Espíritu Santo, continúa sin cesar su obra salvadora.39

Con los ojos de la fe podemos ver la misteriosa acción de Jesús en los
diversos signos que nos ha dejado. Está presente, ante todo, en la Sagrada Es-
critura, que habla de Él en todas sus páginas (cf. Lc 24, 27.44-47). Pero de una
manera verdaderamente única está presente en las especies eucarísticas. Esta
«presencia se llama “real”, no por exclusión, como si las otras no fueran “rea-
les”, sino por antonomasia, ya que es sustancial, ya que por ella ciertamente se
hace presente Cristo, Dios y hombre, entero e íntegro».40 En efecto, en la Euca-
ristía «se contiene verdadera, real y sustancialmente, el Cuerpo y la Sangre,
juntamente con el alma y la divinidad, de nuestro Señor Jesucristo y, por ende,
Cristo entero».41 «Verdaderamente la Eucaristía es mysterium fidei, misterio que
supera nuestro pensamiento y puede ser acogido sólo en la fe».42 También es
real la presencia de Jesús en las otras acciones litúrgicas que, en su nombre,
celebra la Iglesia. Así ocurre en los Sacramentos, acciones de Cristo, que Él
realiza a través de los hombres.43

Jesús está verdaderamente presente también en el mundo de otros mo-
dos, especialmente en sus discípulos que, fieles al doble mandamiento de la
caridad, adoran a Dios en espíritu y en verdad (cf. Jn 4, 24), y testimonian con
la vida el amor fraterno que los distingue como seguidores del Señor (cf. Mt 25,
31-46; Jn 13, 35; 15, 1-17).44

 
39 Carta. enc. Dominum et vivificantem (18 mayo 1986), 7: AAS 78 (1986), 816; Congregación

para la Doctrina de la Fe, Decl. Dominus Iesus (6 agosto 2000), 16: AAS 92 (2000), 756-757.
40 Pablo VI, Carta enc. Mysterium fidei (3 septiembre 1965): AAS 57 (1965) 762-763. Cf. S.

Congregación de ritos, Instr. Eucharisticum mysterium (25 mayo 1967), 9: AAS 59 (1967) 547; Catecismo
de la Iglesia Católica, 1374.

41 Concilio Ecum. Tridentino, Decr. De SS. Eucharistia, can. 1: DS, 1651; cf. cap. 3: DS, 1641.
42 Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 15: L’Osservatore Romano, ed. semanal en

lengua española, 18 abril 2003, p. 9.
43 Cf. San Agustín, In Ioannis Evangelium, Tractatus VI, cap. I, n. 7: PL 35,1428; San Juan

Crisóstomo, Sobre la traición de Judas, 1, 6: PG 49, 380C.
44 Cf. Conc. ecum. Vat. II, Const. Sacrosanctum Concilium, sobre la sagrada liturgia, 7; Const.

dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 50; Pablo VI, Carta. enc. Mysterium fidei (3 septiembre 1965): AAS
57 (1965) 762-763; S. Congregación de ritos, Instr. Eucharisticum mysterium (25 mayo 1967), 9: AAS 59
(1967) 547; Catecismo de la Iglesia Católica, 1373-1374.



718

CAPÍTULO II

EL EVANGELIO DE LA ESPERANZA CONFIADO A LA
IGLESIA DEL NUEVO MILENIO

«Ponte en vela, reanima lo que te queda y está a punto de morir» (Ap 3, 2)

I. El Señor llama a la conversión

Jesús se dirige a nuestras Iglesias

23. «Esto dice el que tiene las siete estrellas en su mano derecha, el que
camina entre los siete candeleros de oro [...], el Primero y el Ultimo, el que
estuvo muerto y revivió [...], el Hijo de Dios» (Ap 2, 1.8.18). Jesús mismo es el
que habla a su Iglesia. Su mensaje se dirige a cada una de las Iglesias particula-
res y concierne su vida interna, caracterizada a veces por la presencia de con-
cepciones y mentalidades incompatibles con la tradición evangélica, víctima a
menudo de diversas formas de persecución y, lo que es más peligroso aún, afec-
tada por síntomas preocupantes de mundanización, pérdida de la fe primigenia
y connivencia con la lógica del mundo. No es raro que las comunidades ya no
tengan el amor que antes tenían (cf. Ap 2, 4).

Se observa cómo nuestras comunidades eclesiales tienen que forcejear
con debilidades, fatigas, contradicciones. Necesitan escuchar también de nuevo
la voz del Esposo que las invita a la conversión, las incita a actuar con entusias-
mo en las nuevas situaciones y las llama a comprometerse en la gran obra de la
«nueva evangelización». La Iglesia tiene que someterse constantemente al juicio de
la palabra de Cristo y vivir su dimensión humana con una actitud de purificación
para ser cada vez más y mejor la Esposa sin mancha ni arruga, engalanada con
un vestido de lino puro resplandeciente (cf. Ef 5, 27; Ap 19, 7-8).

De este modo, Jesucristo llama a nuestras Iglesias en Europa a la con-
versión, y ellas, con su Señor y gracias a su presencia, se hacen portadoras de
esperanza para la humanidad.

La acción del Evangelio a lo largo de la historia

24. Europa ha sido impregnada amplia y profundamente por el cristia-
nismo. «No cabe duda de que, en la compleja historia de Europa, el cristianismo



719

representa un elemento central y determinante, que se ha consolidado sobre la
base firme de la herencia clásica y de las numerosas aportaciones que han dado
los diversos flujos étnicos y culturales que se han sucedido a lo largo de los
siglos. La fe cristiana ha plasmado la cultura del Continente y se ha entrelazado
indisolublemente con su historia, hasta el punto de que ésta no se podría enten-
der sin hacer referencia a las vicisitudes que han caracterizado, primero, el largo
periodo de la evangelización y, después, tantos siglos en los que el cristianismo,
aun en la dolorosa división entre Oriente y Occidente, se ha afirmado como la
religión de los europeos. También en el periodo moderno y contemporáneo,
cuando se ha ido fragmentando progresivamente la unidad religiosa, bien por
las posteriores divisiones entre los cristianos, bien por los procesos que han
alejado la cultura del horizonte de la fe, el papel de ésta ha seguido teniendo una
importancia notable».45

25. El interés que la Iglesia tiene por Europa deriva de su misma natu-
raleza y misión. En efecto, a lo largo de los siglos, la Iglesia ha mantenido lazos
muy estrechos con nuestro Continente, de tal modo que la fisonomía espiritual
de Europa se ha ido formando gracias a los esfuerzos de grandes misioneros y al
testimonio de santos y mártires, a la labor asidua de monjes, religiosos y pasto-
res. De la concepción bíblica del hombre, Europa ha tomado lo mejor de su
cultura humanista, ha encontrado inspiración para sus creaciones intelectuales y
artísticas, ha elaborado normas de derecho y, sobre todo, ha promovido la digni-
dad de la persona, fuente de derechos inalienables.46 De este modo la Iglesia, en
cuanto depositaria del Evangelio, ha contribuido a difundir y a consolidar los
valores que han hecho universal la cultura europea.

Al recordar todo esto, la Iglesia de hoy siente, con nueva responsabilidad,
el deber apremiante de no disipar este patrimonio precioso y ayudar a Europa a
construirse a sí misma, revitalizando las raíces cristianas que le han dado origen.47

Para dar una verdadera imagen de Iglesia

26. Que toda la Iglesia en Europa sienta como dirigida a ella la exhorta-
ción y la invitación del Señor: arrepiéntete, conviértete, «ponte en vela, reanima

45 Motu proprio Spes aedificandi (1 octubre 1999), 1: AAS 92 (2000), 220.
46 Cf. Discurso al Parlamento polaco, Varsovia (11 junio 1999), 6: L’Osservatore Romano, ed.

semanal en lengua española, 25-26 junio 1999, p. 6.
47 Cf. Discurso durante la ceremonia de despedida en el aeropuerto de Cracovia (10 junio

1997), 4: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 26-27 junio 1997, p. 17.



720

lo que te queda y está a punto de morir» (Ap 3, 2). Es una exigencia que nace
también de la consideración del tiempo actual: «La grave situación de indiferen-
cia religiosa de numerosos europeos; la presencia de muchos que, incluso en
nuestro Continente, no conocen todavía a Jesucristo y su Iglesia, y que to-
davía no están bautizados; el secularismo que contagia a un amplio sector de
cristianos que normalmente piensan, deciden y viven “como si Cristo no exis-
tiera”, lejos de apagar nuestra esperanza, la hacen más humilde y capaz de con-
fiar sólo en Dios. De su misericordia recibimos la gracia y el compromiso de la
conversión».48

27. A pesar de que a veces, como en el episodio evangélico de la tem-
pestad calmada (cf. Mc 4, 35- 41; Lc 8, 22-25), pueda parecer que Cristo duer-
me y deja su barca a merced de las olas encrespadas, se pide a la Iglesia en
Europa que cultive la certeza de que el Señor, por el don de su Espíritu, está
siempre presente y actúa en ella y en la historia de la humanidad. Él prolonga
en el tiempo su misión, haciendo que la Iglesia fuera una corriente de vida nue-
va, que fluye dentro de la vida de la humanidad como signo de esperanza para
todos.

En un contexto en el que la tentación del activismo llega fácilmente
también al ámbito pastoral, se pide a los cristianos en Europa que sigan siendo
transparencia real del Resucitado, viviendo en íntima comunión con Él. Hacen
falta comunidades que, contemplando e imitando a la Virgen María, figura y
modelo de la Iglesia en la fe y en la santidad,49 cuiden el sentido de la vida
litúrgica y de la vida interior. Ante todo y sobre todo, han de alabar al Señor,
invocarlo, adorarlo y escuchar su Palabra. Sólo así asimilarán su misterio, vi-
viendo totalmente dedicadas a Él, como miembros de su fiel Esposa.

28. Ante las insistentes tentaciones de división y contraposición, la di-
versas Iglesias particulares en Europa, bien unidas al Sucesor de Pedro, han de
esforzarse en ser verdaderamente lugar e instrumento de comunión de todo el
Pueblo de Dios en la fe y en el amor.50 Cultiven, por tanto, un clima de caridad
fraterna, vivida con radicalidad evangélica en el nombre de Jesús y de su amor;

48 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, pp. 10-11.

49 Cf. Propositio 15,1; Catecismo de la Iglesia Católica, 773; Carta ap. Mulieris dignitatem (15
agosto 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

50 Cf. Propositio 15, 1.



721

desarrollen un ambiente de relaciones de amistad, de comunicación,
corresponsabilidad, participación, conciencia misionera, disponibilidad y
servicialidad; estén animadas por actitudes recíprocas de estima, acogida y co-
rrección (cf. Rm 12, 10; 15, 7-14), de servicio y ayuda (cf. Ga 5, 13; 6, 2), de
perdón mutuo (cf. Col 3, 13) y edificación de unos con otros (cf. 1 Ts 5, 11); se
esfuercen en realizar una pastoral que, valorando todas las diversidades legíti-
mas, fomente una colaboración cordial entre todos los fieles y sus asociaciones;
promuevan los organismos de participación como instrumentos preciosos de
comunión para una acción misionera armónica, impulsando la presencia de agen-
tes de pastoral adecuadamente preparados y cualificados. De este modo, las
Iglesias mismas, animadas por la comunión, que es manifestación del amor de
Dios, fundamento y razón de la esperanza que no defrauda (cf. Rm 5, 5), serán
un reflejo más brillante de la Trinidad, además de un signo que interpela e invita
a creer (cf. Jn 17, 21).

29. Para vivir de manera plena la comunión en la Iglesia, hace falta
valorar la variedad de carismas y vocaciones, que confluyen cada vez más en la
unidad y pueden enriquecerla (cf. 1 Co 12). En esta perspectiva, es necesario
también que, de una parte, los nuevos movimientos y las nuevas comunidades
eclesiales «abandonando toda tentación de reivindicar derechos de primogeni-
tura y toda incomprensión recíproca», avancen en el camino de una comunión
más auténtica entre sí y con todas las demás realidades eclesiales, y «vivan con
amor en total obediencia a los Obispos»; por otro lado, es necesario también
que los Obispos, «manifestándoles la paternidad y el amor propios de los pasto-
res»,51 sepan reconocer, discernir y coordinar sus carismas y su presencia para
la edificación de la única Iglesia.

En efecto, gracias al crecimiento de la colaboración entre los numerosos
sectores eclesiales bajo la guía afable de los pastores, la Iglesia entera podrá
presentar a todos una imagen más hermosa y creíble, transparencia más límpida
del rostro del Señor, y contribuir así a dar nueva esperanza y consuelo, tanto a
los que la buscan como a los que, aunque no la busquen, la necesitan.

Para poder responder a la llamada del Evangelo a la conversión, «debe-
mos hacer todos juntos un humilde y valiente examen de conciencia para reco-
nocer nuestros temores y nuestros errores, para confesar con sinceridad nuestras

51 Propositio 21.



722

lentitudes, omisiones, infidelidades y culpas».52 En vez de adoptar actitudes
huidizas de desaliento, el reconocimiento evangélico de las propias culpas sus-
citará en la comunidad la experiencia que vive cada bautizado: la alegría de una
profunda liberación y la gracia de comenzar de nuevo, que permite proseguir
con mayor vigor el camino de la evangelización.

Para progresar hacia la unidad de los cristianos

30. Finalmente, el Evangelio de la esperanza es también fuerza y llama-
da a la conversión en el campo ecuménico. En la certeza de que la unidad de los
cristianos corresponde al mandato del Señor, «para que todos sean uno» (cf. Jn
17, 11), y que hoy se presenta como una necesidad para que sea más creíble la
evangelización y la contribución a la unidad de Europa, es necesario que todas
las Iglesias y Comunidades eclesiales «sean ayudadas e invitadas a interpretar el
camino ecuménico como un “ir juntos” hacia Cristo» 53 y hacia la unidad visible
querida por Él, de tal modo que la unidad en la diversidad brille en la Iglesia
como don del Espíritu Santo, artífice de comunión.

Para lograr esto hace falta un paciente y constante empeño por parte de
todos, animado por una auténtica esperanza y, al mismo tiempo, por un sobrio
realismo, orientado a la «valoración de lo que ya nos une, a la sincera estima
recíproca, a la eliminación de los prejuicios, al conocimiento y al amor mu-
tuo».54 En esta perspectiva, el esfuerzo por la unidad ha de incluir, si quiere
apoyarse en fundamentos sólidos, la búsqueda apasionada de la verdad, a través
de un diálogo y una confrontación que, mientras reconoce los resultados hasta
ahora alcanzados, los considere un estímulo para seguir avanzando en la supe-
ración de las divergencias que todavía dividen a los cristianos.

31. Sin rendirse ante dificultades y cansancios, es preciso continuar con
determinación el diálogo, que se ha entablar «bajo muchos aspectos (doctrinal,
espiritual y práctico), siguiendo la lógica del intercambio de dones que el Espí-
ritu suscita en cada Iglesia y educando a las comunidades y los fieles, sobre todo
a los jóvenes, a vivir momentos de encuentro, haciendo del ecumenismo recta-
mente entendido una dimensión ordinaria de la vida y de la acción eclesial».55

52 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 10.

53 Propositio 9.
54 Ibíd.
55 Ibíd.



723

Este diálogo es una de las principales preocupaciones de la Iglesia, so-
bre todo en esta Europa que en el milenio pasado ha visto surgir demasiadas
divisiones entre los cristianos y que hoy se encamina hacia una mayor unidad.
¡No podemos detenernos ni volver atrás! Hemos de continuar este camino y
vivirlo con confianza, porque la estima recíproca, la búsqueda de la verdad, la
colaboración en la caridad y, sobre todo, el ecumenismo de la santidad, con la
ayuda de Dios, no dejarán de producir sus frutos.

32. A pesar de las dificultades inevitables, invito a todos a reconocer y
valorar, con amor y fraternidad, la contribución que las Iglesias Católicas Orien-
tales pueden ofrecer para una edificación más real de la unidad, con su presen-
cia misma, la riqueza de su tradición, el testimonio de su «unidad en la diver-
sidad», la inculturación realizada por ellas en el anuncio del Evangelio o la
diversidad de sus ritos.56 Al mismo tiempo, quiero asegurar una vez más a
los pastores y a los hermanos y hermanas de las Iglesias ortodoxas, que la
nueva evangelización en modo alguno debe ser confundida con el proselitismo,
quedando firme el deber de respetar la verdad, la libertad y la dignidad de toda
persona.

II. Toda la Iglesia enviada en misión

33. Servir al Evangelio de la esperanza mediante una caridad que
evangeliza es un compromiso y una responsabilidad de todos. En efecto, cual-
quiera que sea el carisma y el ministerio de cada uno, la caridad es la vía maestra
indicada a todos y que todos pueden recorrer: es la vía que la comunidad eclesial
entera está llamada a emprender siguiendo las huellas de su Maestro.

Compromiso de los ministros ordenados

34. En virtud de su ministerio, los sacerdotes están llamados a celebrar,
enseñar y servir de modo especial el Evangelio de la esperanza. Por el sacra-
mento del Orden, que los configura a Cristo Cabeza y Pastor, los Obispos y
sacerdotes tienen que conformar toda su vida y su acción con Jesús; por la
predicación de la Palabra, la celebración de los sacramentos y la guía de la
comunidad cristiana, hacen presente el misterio de Cristo y, por el ejercicio de
su ministerio, están «llamados a prolongar la presencia de Cristo, único y supre-

56 Cf. Propositio 22.



724

mo Pastor, siguiendo su estilo de vida y siendo como una transparencia suya en
medio del rebaño que les ha sido confiado».57

Estando “en” el mundo, pero sin ser “del” mundo (cf. Jn 17, 15-16), en
la actual situación cultural y espiritual del Continente europeo, se les pide que
sean signo de contradicción y esperanza para una sociedad aquejada de
horizontalismo y necesitada de abrirse al Trascendente.

35. En este marco adquiere relieve también el celibato sacerdotal, signo
de una esperanza puesta totalmente en el Señor. No es una mera disciplina ecle-
siástica impuesta por la autoridad; por el contrario, es ante todo gracia, don
inestimable de Dios para la Iglesia, valor profético para el mundo actual, fuente
de vida espiritual intensa y de fecundidad pastoral, testimonio del Reino escato-
lógico, signo del amor de Dios a este mundo, así como del amor indiviso del
sacerdote a Dios y a su Pueblo.58 Vivido como respuesta al don de Dios y como
superación de las tentaciones de una sociedad hedonista, no sólo favorece la
realización humana de quien ha sido llamado, sino que se manifiesta también
como factor de crecimiento para los demás.

Considerado conveniente para el sacerdocio en toda la Iglesia,59 requeri-
do obligatoriamente por la Iglesia latina,60 sumamente respetado por las Iglesias
Orientales,61 el celibato aparece en el contexto de la cultura actual como signo
elocuente, que debe ser custodiado como un bien precioso para la Iglesia. A este
respeto, una revisión de la disciplina actual no permitiría solucionar la crisis de
las vocaciones al presbiterado que se percibe en muchas partes de Europa.62 Un
compromiso al servicio del Evangelio de la esperanza requiere también que la
Iglesia presente el celibato en toda su riqueza bíblica, teológica y espiritual.

36. No se puede ignorar que el ejercicio del sagrado ministerio encuen-
tra hoy muchas dificultades, bien debidas a la cultura imperante, bien por la
disminución numérica de los presbíteros, con el aumento de la carga pastoral y
de cansancio que esto puede comportar. Por eso son más dignos aun de estima,

57 Exhort. ap. postsinodal Pastores dabo vobis (25 marzo 1992), 15: AAS 84 (1992), 679-680.
58 Cf. ibíd., 29, l.c., 703-705; Propositio 28.
59 Cf. Código de los Cánones de las Iglesias Orientales, can. 373.
60 Cf. Código de Derecho Canónico, can. 277,1.
61 Cf. Pablo VI, Carta enc. Sacerdotalis coelibatus (24 junio 1967), 40: AAS 59 (1967), 673.
62 Cf. Propositio 18.



725

gratitud y cercanía los sacerdotes que viven con admirable dedicación y fideli-
dad el ministerio que se les ha confiado.63

Tomando las palabras escritas por los Padres sinodales, quiero también
animarlos, con confianza y gratitud: «No os desalentéis y no os dejéis abatir por
el cansancio; en total comunión con nosotros, los obispos, en gozosa fraterni-
dad con los demás presbíteros y en cordial corresponsabilidad con los consagra-
dos y todos los fieles laicos, continuad vuestra valiosa e insustituible labor».64

Junto con los presbíteros, deseo recordar también a los diáconos, que partici-
pan, aunque en grado diferente, del mismo sacramento del Orden. Destinados
al servicio de la comunión eclesial, ejercen, bajo la guía del Obispo y con su
presbiterio, la “diaconía” de la liturgia, de la palabra y de la caridad.65 De este
modo específico, están al servicio del Evangelio de la esperanza.

Testimonio de los consagrados

37. El testimonio de las personas consagradas es particularmente elo-
cuente. A este propósito, se ha de reconocer, ante todo, el papel fundamental
que ha tenido el monacato y la vida consagrada en la evangelización de Europa
y en la construcción de su identidad cristiana.66 Este papel no puede faltar hoy,
en un momento en el que urge una «nueva evangelización» del Continente, y
en el que la creación de estructuras y vínculos más complejos lo sitúan ante un
cambio delicado. Europa necesita siempre la santidad, la profecía, la actividad
evangelizadora y de servicio de las personas consagradas. También se ha de
resaltar la contribución específica que los Institutos seculares y las Sociedades
de vida apostólica pueden ofrecer a través de su aspiración a transformar el
mundo desde dentro con la fuerza de las bienaventuranzas.

38. La aportación específica que las personas consagradas pueden ofre-
cer al Evangelio de la esperanza proviene de algunos aspectos que caracterizan
la actual fisonomía cultural y social de Europa.67 Así, la demanda de nuevas
formas de espiritualidad que se produce hoy en la sociedad, ha de encontrar una

63 Cf. ibíd.
64 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 4: L’Osservatore

Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 11.
65 Cf. Conc. ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 29.
66 Cf. Propositio 19.
67 Cf. ibíd.



726

respuesta en el reconocimiento de la supremacía absoluta de Dios, que los con-
sagrados viven con su entrega total y con la conversión permanente de una
existencia ofrecida como auténtico culto espiritual. En un contexto contamina-
do por el laicismo y subyugado por el consumismo, la vida consagrada, don del
Espíritu a la Iglesia y para la Iglesia, se convierte cada vez más en signo de
esperanza, en la medida en que da testimonio de la dimensión trascendente de la
existencia. Por otro lado, en la situación actual de pluralismo religioso y cultu-
ral, se considera urgente el testimonio de la fraternidad evangélica que caracte-
riza la vida consagrada, haciendo de ella un estímulo para la purificación y la
integración de valores diferentes, mediante la superación de las contraposicio-
nes. La presencia de nuevas formas de pobreza y marginación debe suscitar la
creatividad en la atención de los más necesitados, que ha distinguido a tantos
fundadores de Institutos religiosos. Por fin, la tendencia de la sociedad europea
a encerrarse en sí misma se debe contrarrestar con la disponibilidad de las perso-
nas consagradas a continuar la obra de evangelización en otros Continentes, a
pesar de la disminución numérica que se observa en algunos Institutos.

Cultivo de las vocaciones

39. Al ser determinante la entrega de los ministros ordenados y de los
consagrados, no se puede pasar por alto la preocupante escasez de seminaristas
y de aspirantes a la vida religiosa, sobre todo en Europa occidental. Esta situa-
ción requiere que todos se comprometan en una adecuada pastoral de las voca-
ciones. Sólo «cuando a los jóvenes se les presenta sin recortes la persona de
Jesucristo, prende en ellos una esperanza que les impulsa a dejarlo todo para
seguirle, atendiendo su llamada, y para dar testimonio de él ante sus coetáneos».68

El cultivo de las vocaciones es, pues, un problema vital para el futuro de la fe
cristiana en Europa y repercute en el progreso espiritual de sus pueblos; es paso
obligado para una Iglesia que quiera anunciar, celebrar y servir al Evangelio de
la esperanza.69

40. Para desarrollar una pastoral vocacional, tan necesaria, es oportuno
explicar a los fieles la fe de la Iglesia sobre la naturaleza y la dignidad del
sacerdocio ministerial; animar a las familias a vivir como verdaderas «iglesias
domésticas» en cuyo seno se puedan percibir, acoger y acompañar las diversas

68 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem, III:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 24.

69 Cf. Propositio 17.



727

vocaciones; realizar una acción pastoral que ayude, sobre todo a los jóvenes, a
tomar opciones de una vida arraigada en Cristo y dedicada a la Iglesia.70

En la certeza de que también hoy actúa el Espíritu Santo y no faltan
signos de su presencia, se trata ante todo de llevar el anuncio vocacional al
terreno de la pastoral ordinaria. Por eso es necesario «reavivar, sobre todo en
los jóvenes, una profunda nostalgia de Dios, creando así el marco adecuado
para que broten vocaciones como respuesta generosa»; es urgente que se propa-
gue en las Comunidades eclesiales del continente europeo un gran movimiento
de oración, puesto que «la actual situación histórica y cultural, que ha cambiado
bastante, exige que la pastoral de las vocaciones sea considerada como uno de
los objetivos primarios de toda la Comunidad cristiana».71 Y es indispensable
que los sacerdotes mismos vivan y actúen en coherencia con su verdadera iden-
tidad sacramental. En efecto, si la imagen que dan de sí mismos fuera opaca o
lánguida, ¿cómo podrían inducir a los jóvenes a imitarlos?

Misión de los laicos

41. La aportación de los fieles laicos a la vida eclesial es irrenunciable:
es, efectivamente, insustituible el papel que tienen en el anuncio y el servicio al
Evangelio de la esperanza, ya que «por medio de ellos la Iglesia de Cristo se
hace presente en los más variados sectores del mundo, como signo y fuente de
esperanza y amor».72

Participando plenamente de la misión de la Iglesia en el mundo, están
llamados a dar testimonio de que la fe cristiana es la única respuesta completa a
los interrogantes que la vida plantea a todo hombre y a cada sociedad, y pueden
insertar en el mundo los valores del Reino de Dios, promesa y garantía de una
esperanza que no defrauda.

La Europa de ayer y de hoy cuenta con figuras significativas y ejemplos
luminosos de laicos de este tipo. Como han subrayado los Padres sinodales, se
deben recordar con gratitud, entre otros, a los hombres y mujeres que han testi-
moniado y testimonian a Cristo y su Evangelio con el servicio a la vida pública
y las responsabilidades que éste comporta. Es de capital importancia «suscitar y

70 Cf. ibíd.
71  Al Congreso europeo sobre las vocaciones sacerdotales y religiosas (Roma, 9 mayo 1997),

1.3: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 16 mayo 1997, p. 2.
72 Exhort. ap. postsinodal Christifideles laici (30 diciembre 1988), 7: AAS 81 (1989), 404.



728

apoyar vocaciones específicas al servicio del bien común: personas que, a ejemplo
y con el estilo de los que se ha llamado “padres de Europa”, sepan ser artífices de la
sociedad europea del porvenir, fundándola en las bases sólidas del espíritu».73

Análoga estima merece la labor de laicas y laicos cristianos, realizada
frecuentemente en lo recóndito de la vida ordinaria mediante pequeños servi-
cios que anuncian la misericordia de Dios a cuantos se hallan en la pobreza;
hemos de agradecerles su audaz testimonio de caridad y de perdón, valores que
evangelizan los grandes horizontes de la política, la realidad social, la econo-
mía, la cultura, la ecología, la vida internacional, la familia, la educación, las
profesiones, el trabajo y el sufrimiento.74 Para ello se necesitan programas pe-
dagógicos, que capaciten a los fieles laicos a proyectar la fe sobre las realidades
temporales. Tales programas, basados en un aprendizaje serio de vida eclesial,
particularmente en el estudio de la doctrina social, han de proporcionarles no
solamente doctrina y estímulo, sino también una orientación espiritual adecuada
que anime el compromiso vivido como auténtico camino de santidad.

Papel de la mujer

42. La Iglesia es consciente de la aportación específica de la mujer al
servicio del Evangelio de la esperanza. Las vicisitudes de la comunidad cristia-
na muestran que las mujeres han tenido siempre un lugar relevante en el testi-
monio del Evangelio. Se debe recordar todo lo que han hecho, a menudo en
silencio y con discreción, acogiendo y transmitiendo el don de Dios, bien me-
diante la maternidad física y espiritual, la actividad educativa, la catequesis y la
realización de grandes obras de caridad, bien por la vida de oración y contem-
plación, las experiencias místicas y por escritos ricos de sabiduría evangélica.75

A la luz de los magníficos testimonios del pasado, la Iglesia manifiesta
su confianza en lo que las mujeres pueden hacen hacer hoy en favor del creci-
miento de la esperanza en todas sus dimensiones. Hay aspectos de la sociedad
europea contemporánea que son un reto a la capacidad que tienen las mujeres
de acoger, compartir y engendrar en el amor, con tesón y gratuidad. Piénsese,
por ejemplo, en la mentalidad científico-técnica generalizada que ensombrece
la dimensión afectiva y la importancia de los sentimientos, en la falta de gratui-

73 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 82:
L’Osservatore Romano, 6 agosto 1999, p. 16.

74 Cf. Propositio 29.
75 Cf. Propositio 30.



729

dad, en el temor difuso a dar la vida a nuevas criaturas, en la dificultad de vivir
la reciprocidad con el otro y en acoger a quien es diferente. Éste es el contexto
en el que la Iglesia espera de las mujeres una aportación vivificadora para una
nueva oleada de esperanza.

43. Para lograr todo esto es necesario que, ante todo, en la Iglesia se
promueva la dignidad de la mujer, puesto que la dignidad del hombre y de la
mujer es idéntica, creados ambos a imagen y semejanza de Dios (cf. Gn 1, 27),
y cada uno colmado de dones propios y particulares.

Como se ha subrayado en el Sínodo, es deseable que, para favorecer la
plena participación de la mujer en la vida y misión de la Iglesia, se tenga en mayor
estima sus propias cualidades, también mediante la asunción de funciones eclesiales
reservada por el derecho a los laicos. Además, se ha de valorar adecuadamente la
misión de la mujer como esposa y madre, así como su dedicación a la vida familiar.76

La Iglesia no deja de alzar su voz para denunciar las injusticias y violen-
cias cometidas contra las mujeres, en cualquier lugar y circunstancia que ocu-
rran. Pide que se apliquen efectivamente las leyes que protegen a la mujer y que
se establezcan medidas eficaces contra el empleo humillante de imágenes feme-
ninas en la propaganda comercial, así como contra la plaga de la prostitución;
desea que el servicio prestado por la madre, del mismo modo que por el padre,
en la vida doméstica, se considere como una contribución al bien común, inclu-
so mediante formas de reconocimiento económico.
 

CAPÍTULO III

ANUNCIAR EL EVANGELIO DE LA ESPERANZA

«Toma el librito que está abierto [...] devóralo» (Ap 10, 8.9)

I. Proclamar el misterio de Cristo

La revelación da sentido a la historia

44. La visión del Apocalipsis nos habla de «un libro, escrito por el an-
verso y el reverso, sellado con siete sellos», tenido «en la mano derecha del que

76 Cf. ibíd.



730

está sentado en el trono» (Ap 5, 1). Este texto contiene al plan creador y salva-
dor de Dios, su proyecto detallado sobre toda la realidad, sobre las personas,
sobre las cosas y sobre los acontecimientos. Ningún ser creado, terreno o celes-
tial, es capaz «de abrir el libro ni de leerlo» (Ap 5, 3), o sea de comprender su
contenido. En la confusión de las vicisitudes humanas, nadie sabe decir la di-
rección y el sentido último de las cosas.

Sólo Jesucristo posee el volumen sellado (cf. Ap 5, 6-7); sólo Él es «dig-
no de tomar el libro y abrir sus sellos» (Ap 5, 9). En efecto, sólo Jesús puede
revelar y actuar el proyecto de Dios que encierra. El esfuerzo del hombre, por
sí mismo, es incapaz de dar un sentido a la historia y a sus vicisitudes: la vida se
queda sin esperanza. Sólo el Hijo de Dios puede disipar las tinieblas e indicar
el camino.

El libro abierto es entregado a Juan y, por su medio, a la Iglesia entera.
Se invita a Juan a tomar el libro y a devorarlo: «Vete, toma el librito que está
abierto en la mano del Ángel, el que está de pie sobre el mar y sobre la tierra
[...]. Toma, devóralo» (Ap 10, 8-9). Sólo después de haberlo asimilado en pro-
fundidad podrá comunicarlo adecuadamente a los demás, a los que es enviado
con la orden de «profetizar otra vez contra muchos pueblos, naciones, lenguas y
reyes» (Ap 10, 11).

Necesidad y urgencia del anuncio

45. El Evangelio de la esperanza, entregado a la Iglesia y asimilado por
ella, exige que se anuncie y testimonie cada día. Esta es la vocación propia de la
Iglesia en todo tiempo y lugar. Es también la misión de la Iglesia hoy en Europa.
«Evangelizar constituye, en efecto, la dicha y vocación propia de la Iglesia, su
identidad más profunda. Ella existe para evangelizar, es decir, para predicar y
enseñar, ser canal del don de la gracia, reconciliar a los pecadores con Dios,
perpetuar el sacrificio de Cristo en la Santa Misa, memorial de su Muerte y
Resurrección gloriosa».77

¡Iglesia en Europa, te espera la tarea de la «nueva evangelización»!
Recobra el entusiasmo del anuncio. Siente, como dirigida a ti, en este comienzo
del tercer milenio, la súplica que ya resonó en los albores del primer milenio,

77 Pablo VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 diciembre 1975), 14: AAS 68 (1976), 13.



731

cuando, en una visión, un macedonio se le apareció a Pablo suplicándole: «Pasa
por Macedonia y ayúdanos» (Hch 16, 9). Aunque no se exprese o incluso se
reprima, ésta es la invocación más profunda y verdadera que surge del corazón
de los europeos de hoy, sedientos de una esperanza que no defrauda. A ti se te
ha dado esta esperanza como don para que tú la ofrezcas con gozo en todos los
tiempos y latitudes. Por tanto, que el anuncio de Jesús, que es el Evangelio de la
esperanza, sea tu honra y tu razón de ser. Continúa con renovado ardor el mis-
mo espíritu misionero que, a lo largo de estos veinte siglos y comenzando desde
la predicación de los apóstoles Pedro y Pablo, ha animado a tantos Santos y
Santas, auténticos evangelizadores del continente europeo.

Primer anuncio y nuevo anuncio

46. En varias partes de Europa se necesita un primer anuncio del Evan-
gelio: crece el número de las personas no bautizadas, sea por la notable presen-
cia de emigrantes pertenecientes a otras religiones, sea porque también los hijos
de familias de tradición cristiana no han recibido el Bautismo, unas veces por la
dominación comunista y otras por una indiferencia religiosa generalizada.78 De
hecho, Europa ha pasado a formar parte de aquellos lugares tradicionalmente
cristianos en los que, además de una nueva evangelización, se impone en cier-
tos casos una primera evangelización.

La Iglesia no puede eludir el deber de un diagnóstico claro que permita
preparar los remedios oportunos. En el «viejo» Continente existen también
amplios sectores sociales y culturales en los que se necesita una verdadera y
auténtica misión ad gentes.79

47. Además, por doquier es necesario un nuevo anuncio incluso a los
bautizados. Muchos europeos contemporáneos creen saber qué es el cristianis-
mo, pero realmente no lo conocen. Con frecuencia se ignoran ya hasta los ele-
mentos y las nociones fundamentales de la fe. Muchos bautizados viven como
si Cristo no existiera: se repiten los gestos y los signos de la fe, especialmente en
las prácticas de culto, pero no se corresponden con una acogida real del conte-
nido de la fe y una adhesión a la persona de Jesús. En muchos, un sentimiento
religioso vago y poco comprometido ha suplantado a las grandes certezas de la

78 Cf. Propositio 3b.
79 Cf. Carta enc. Redemptoris missio (7 diciembre 1990), 37: AAS 83 (1991), 282-286.



732

fe; se difunden diversas formas de agnosticismo y ateísmo práctico que contri-
buyen a agravar la disociación entre fe y vida; algunos se han dejado contagiar
por el espíritu de un humanismo inmanentista que ha debilitado su fe, llevándo-
les frecuentemente, por desgracia, a abandonarla completamente; se observa
una especie de interpretación secularista de la fe cristiana que la socava, relacio-
nada también con una profunda crisis de la conciencia y la práctica moral cris-
tiana.80 Los grandes valores que tanto han inspirado la cultura europea han sido
separados del Evangelio, perdiendo así su alma más profunda y dando lugar a
no pocas desviaciones.

«Pero cuando el Hijo del hombre venga, ¿encontrará la fe sobre la tie-
rra?» (Lc 18, 8). ¿La encontrará en estas tierras de nuestra Europa de antigua
tradición cristiana? Es una pregunta abierta que indica con lucidez la profundi-
dad y el dramatismo de uno de los retos más serios que nuestras Iglesias han de
afrontar. Se puede decir –como se ha subrayado en el Sínodo– que tal desafío
consiste frecuentemente no tanto en bautizar a los nuevos convertidos, sino en
guiar a los bautizados a convertirse a Cristo y a su Evangelio: 81 nuestras comu-
nidades tendrían que preocuparse seriamente por llevar el Evangelio de la espe-
ranza a los alejados de la fe o que se han apartado de la práctica cristiana.

Fidelidad al único mensaje

48. Para poder anunciar el Evangelio de la esperanza hace falta una
sólida fidelidad al Evangelio mismo. Por tanto, la predicación de la Iglesia en
todas sus formas, se ha de centrar siempre en la persona de Jesús y debe con-
ducir cada vez más a Él. Es preciso vigilar que se le presente en su integridad:
no sólo como modelo ético, sino ante todo como el Hijo de Dios, el Salvador
único y necesario para todos, que vive y actúa en su Iglesia. Para que la espe-
ranza sea verdadera e indestructible, la «predicación íntegra, clara y renovada
de Jesucristo resucitado, de la resurrección y de la vida eterna» 82 debe ser una
prioridad en la acción pastoral de los próximos años.

Si bien el Evangelio que se ha de anunciar es siempre el mismo, los
modos en que dicho anuncio puede hacerse son diferentes. Por tanto, cada uno

80 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem,
I, 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 19.

81 Cf. Propositio 3&ordf;.
82 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem, III,

1: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 23.



733

está llamado a «proclamar» a Jesús y la fe en Él en todas las circunstancias; a
«atraer» a otros a la fe, poniendo en práctica formas de vida personal, familiar,
profesional y comunitaria que reflejen el Evangelio; a «irradiar» en su entorno
alegría, amor y esperanza, para que muchos, viendo nuestras buenas obras, den
gloria al Padre que está en los cielos (cf. Mt 5, 16), de tal modo que sean «con-
tagiados» y conquistados; a ser «fermento» que transforma y anima desde den-
tro toda expresión cultural.83

Testimonio de vida

49. Europa reclama evangelizadores creíbles, en cuya vida, en comu-
nión con la cruz y la resurrección de Cristo, resplandezca la belleza del Evange-
lio.84 Estos evangelizadores han de ser formados adecuadamente.85 Hoy más
que nunca se necesita una conciencia misionera en todo cristiano, comenzando
por los Obispos, presbíteros, diáconos, consagrados, catequistas y profesores
de religión: «Todo bautizado, en cuanto testigo de Cristo, ha de adquirir la for-
mación apropiada a su situación, para que la fe no sólo no se agoste por falta de
cuidado en un medio tan hostil como es el ambiente secularista, sino para soste-
ner e impulsar el testimonio evangelizador».86

El hombre contemporáneo «escucha más a gusto a los que dan testimo-
nio que a los que enseñan, o si escucha a los que enseñan es porque dan testimo-
nio».87 Por consiguiente, hoy son decisivos los signos de la santidad: ésta es
un requisito previo esencial para una auténtica evangelización capaz de dar
de nuevo esperanza. Hacen falta testimonios fuertes, personales y comuni-
tarios, de vida nueva en Cristo. En efecto, no basta ofrecer la verdad y la
gracia a través de la proclamación de la Palabra y la celebración de los Sa-
cramentos; es necesario que sean acogidas y vividas en cada circunstancia
concreta, en el modo de ser de los cristianos y de las comunidades eclesiales.
Éste es uno de los retos más grandes que tiene la Iglesia en Europa al principio
del nuevo milenio.

83 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 53:
L’Osservatore Romano, 6 de agosto de 1999 - Supl., p. 12.

84 Cf. Propositio 4, 1.
85 Cf. Propositio 26, 1.
86 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem, III,

1: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 23.
87 Pablo VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 diciembre 1975), 41: AAS 68 (1976), 31.



734

Formar para una fe madura

50. «La actual situación cultural y religiosa de Europa exige la presencia
de católicos adultos en la fe y de comunidades cristianas misioneras que testi-
monien la caridad de Dios a todos los hombres».88 El anuncio del Evangelio de
la esperanza comporta, por tanto, que se promueva el paso de una fe sustentada
por costumbres sociales, aunque sean apreciables, a una fe más personal y
madura, iluminada y convencida.

Los cristianos, pues, han de tener una fe que les permita enfrentarse
críticamente con la cultura actual, resistiendo a sus seducciones; incidir eficaz-
mente en los ámbitos culturales, económicos, sociales y políticos; manifestar
que la comunión entre los miembros de la Iglesia católica y con los otros cristia-
nos es más fuerte que cualquier vinculación étnica; transmitir con alegría la fe a
las nuevas generaciones; construir una cultura cristiana capaz de evangelizar la
cultura más amplia en que vivimos.89

51. Además de esforzarse para que el ministerio de la Palabra, la cele-
bración de la liturgia y el ejercicio de la caridad, se orienten a la edificación y el
sustento de una fe madura y personal, es necesario que las comunidades cristia-
nas se movilicen para proponer una catequesis apropiada a los diversos itinera-
rios espirituales de los fieles en las diversas edades y condiciones de vida, pre-
viendo también formas adecuadas de acompañamiento espiritual y de
redescubrimiento del propio Bautismo.90 En este cometido, el Catecismo de la
Iglesia Católica es obviamente un punto de referencia fundamental.

En particular, reconociendo su innegable prioridad en la acción pastoral,
se ha de cultivar y, si fuera el caso, relanzar el ministerio de la catequesis como
educación y desarrollo de la fe de cada persona, de modo que crezca y madure
la semilla puesta por el Espíritu Santo y transmitida con el Bautismo. Remitién-
dose constantemente a la Palabra de Dios, custodiada en la Sagrada Escritura,
proclamada en la liturgia e interpretada por la Tradición de la Iglesia, una cate-
quesis orgánica y sistemática es sin duda alguna un instrumento esencial y pri-
mario para formar a los cristianos en una fe adulta.91

88 Propositio 8, 1.
89 Cf. Propositio 8, 2.
90 Cf. Propositio 8,1a-b; Propositio 6.
91 Cf. Eshort. ap. Catechesi tradendae (16 octubre 1979), 21; AAS 71 (1979), 1294-1295.



735

52. A este respecto, se ha de subrayar también el papel importante de la
teología. En efecto, hay una conexión intrínseca e inseparable entre la evange-
lización y la reflexión teológica, ya que esta última, como ciencia con reglas y
metodología propias, vive de la fe de la Iglesia y está al servicio de su misión.92

Nace de la fe y está llamada a interpretarla, conservando su vinculación irrenun-
ciable con la comunidad cristiana en todas sus articulaciones; al estar al servicio
del crecimiento espiritual de todos los fieles,93 los encamina hacia la compren-
sión más profunda del mensaje de Cristo.

En el desempeño de la misión de anunciar el Evangelio de la esperanza,
la Iglesia en Europa aprecia con gratitud la vocación de los teólogos, valora y
promueve su trabajo.94 A ellos les dirijo, con estima y afecto, una invitación a
perseverar en el servicio que prestan, uniendo siempre investigación científica y
oración, poniéndose en diálogo atento con la cultura contemporánea, adhirien-
do fielmente al Magisterio y colaborando con él en espíritu de comunión en la
verdad y la caridad, respirando el sensus fidei del Pueblo de Dios y contribu-
yendo a alimentarlo.

II. Testimoniar en la unidad y en el diálogo

Comunión entre las Iglesias particulares

53. La fuerza del anuncio del Evangelio de la esperanza será más eficaz
si se une al testimonio de una profunda unidad y comunión en la Iglesia. Las
Iglesias particulares no pueden estar solas a la hora de afrontar el reto que se les
presenta. Se necesita una auténtica colaboración entre todas las Iglesias parti-
culares del Continente, que sea expresión de su comunión esencial; colabora-
ción exigida también por la nueva realidad europea.95 En este contexto se debe
situar la contribución de los organismos eclesiales continentales, comenzando
por el Consejo de las Conferencias Episcopales Europeas. Éste es un instru-
mento eficaz para buscar juntos vías idóneas para evangelizar Europa.96 Me-
diante el «intercambio de dones» entre las diversas Iglesias particulares, se po-
nen en común las experiencias y las reflexiones de Europa del Oeste y del Este,

92 Cf. Propositio 24.
93 Cf. Propositio 8,1c.
94 Cf. Propositio 24.
95 Cf. Propositio 22.
96 Cf. Discurso a los Presidentes de las Conferencias Episcopales Europeas (16 abril 1993), 1:

AAS 86 (1994), 227.



736

del Norte y del Sur, compartiendo orientaciones pastorales comunes; por tanto,
representa cada vez más una expresión significativa del sentimiento colegial
entre los Obispos del Continente, para anunciar juntos, con audacia y fidelidad,
el nombre de Jesucristo, única fuente de esperanza para todos en Europa.

Junto con todos los cristianos

54. Al mismo tiempo, el deber de una fraterna y sincera colaboración
ecuménica es un imperativo irrenunciable.

El destino de la evangelización está estrechamente unido al testimonio
de unidad que den los discípulos de Cristo: «Todos los cristianos están llamados
a cumplir esta misión de acuerdo con su vocación. La tarea de la evangelización
exige que todos los cristianos nos acerquemos unos a otros y avancemos juntos,
con el mismo espíritu; evangelización y unidad, evangelización y ecumenismo
están indisolublemente vinculados entre sí».97 Por eso hago mías las palabras
escritas por Pablo VI al Patriarca ecuménico Atenágoras I: «Que el Espíritu
Santo nos guíe por el camino de la reconciliación, para que la unidad de nues-
tras Iglesias llegue a ser un signo cada vez más luminoso de esperanza y de
consuelo para toda la humanidad».98

En diálogo con las otras religiones

55. Como en toda la tarea de la «nueva evangelización», para anunciar
el Evangelio de la esperanza es necesario también que se establezca un diálogo
interreligioso profundo e inteligente, en particular con el hebraísmo y el islamis-
mo. «Entendido como método y medio para un conocimiento y enriquecimien-
to recíproco, no está en contraposición con la misión ad gentes; es más, tiene
vínculos especiales con ella y es una de sus expresiones».99 En el ejercicio de
este diálogo no se trata de dejarse llevar por una «mentalidad indiferentista,
ampliamente difundida, desgraciadamente, también entre cristianos, enraizada
a menudo en concepciones teológicas no correctas y marcada por un relativismo
religioso que termina por pensar que “una religión vale la otra”».100

97  Discurso en la celebración ecuménica en la Catedral de Paderborn (22 junio 1996), 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 28 junio 1996, p. 9.

98 Carta del 13 de enero de 1970: Tomos agapis, Roma- Estanbul 1971, pp. 610-611; cf. Carta
enc. Ut unum sint (25 mayo 1995), 99: AAS 87 (1995), 980.

99 Carta enc. Redemptoris missio (7 diciembre 1990), 55: AAS 83 (1991), 302.
100 Ibíd., 36, l.c., 281.



737

56. Se trata más bien de tomar mayor conciencia de la relación que une
a la Iglesia con el pueblo judío y del papel singular desempeñado por Israel en
la historia de la salvación. Como ya se hizo notar en la I Asamblea Especial para
Europa del Sínodo de los Obispos y se ha reiterado también en este Sínodo, se
han de reconocer las raíces comunes existentes entre el cristianismo y el pueblo
judío, llamado por Dios a una alianza que sigue siendo irrevocable (cf. Rm 11,
29) 101 y que ha alcanzado su plenitud definitiva en Cristo.

Es necesario, pues, favorecer el diálogo con el hebraísmo, sabiendo que
éste tiene una importancia fundamental para la conciencia cristiana de sí misma
y para superar las divisiones entre las Iglesias, y esforzarse para que florezca
una nueva primavera en las relaciones recíprocas. Esto comporta que cada co-
munidad eclesial debe ejercitarse, en cuanto las circunstancias lo permitan, en el
diálogo y la colaboración con los creyentes de religión hebrea. Dicho ejercicio
implica, entre otras cosas, que «se recuerde la parte que hayan podido desempe-
ñar los hijos de la Iglesia en el nacimiento y difusión de una actitud antisemita
en la historia, y que pida perdón a Dios por ello, favoreciendo toda suerte de
encuentros de reconciliación y de amistad con los hijos de Israel».102 En este
contexto, por lo demás, habrá que recordar también a los numerosos cristianos
que, a veces a costa de la propia vida, sobre todo en periodos de persecución,
han ayudado y salvado a estos «hermanos mayores» suyos.

57. Se trata también de sentirse interesados en conocer mejor las otras
religiones, para poder entablarse un coloquio fraterno con las personas que se
adhieren a ellas y viven en la Europa de hoy. En particular, es importante una
correcta relación con el Islam. Esto, como han notado varias veces en estos
años los Obispos europeos, «debe llevarse a cabo con prudencia, con ideas
claras sobre sus posibilidades y límites, y con confianza en el designio salvífico
de Dios con respecto a todos sus hijos».103 Es necesario, además, ser conscien-
tes de la notable diferencia entre la cultura europea, con profundas raíces cristia-
nas, y el pensamiento musulmán.104

101 Declaración final (13 diciembre 1991), 8: Ench. Vat., 13, nn. 653-655; II Asamblea especial
para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, 62: L’Oss. Rom., 6 agosto 1999 - Suppl.,
p. 13; Propositio 10.

102  Propositio 10; cf. Comisión para las Relaciones religiosas con el hebraísmo, Noi ricordiamo:
una riflessione sulla Shoah, 16 marzo 1998, Ench. Vat. 17, 520-550.

103 I Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Declaración final (13 diciembre
1991), 9: Ench. Vat., 13, n. 656.

104 Cf. Propositio 11.



738

A este respecto, hay que preparar adecuadamente a los cristianos que
viven cotidianamente en contacto con musulmanes para que conozcan el Islam
de manera objetiva y sepan confrontarse con él; dicha preparación debe
propiciarse particularmente en los seminaristas, los presbíteros y todos los agen-
tes de pastoral. Por lo demás, es comprensible que la Iglesia, así como pide que
las Instituciones europeas promuevan la libertad religiosa en Europa, reitere
también que la reciprocidad en la garantía de la libertad religiosa se observe en
Países de tradición religiosa distinta, en los cuales los cristianos son minoría.105

En este sentido, se comprende «la extrañeza y sentimiento de frustración de los
cristianos que acogen, por ejemplo en Europa, a creyentes de otras religiones y
les dan la posibilidad de ejercer su culto, y a ellos se les prohíbe todo ejercicio
del culto cristiano» 106 en los Países donde estos creyentes mayoritarios han
hecho de su religión la única admitida y promovida. La persona humana tiene
derecho a la libertad religiosa y todos, en cualquier parte del mundo, «deben
estar libres de coacción, tanto por parte de personas particulares como de los
grupos sociales y de cualquier poder humano».107

III. Evangelizar la vida social

Evangelización de la cultura e inculturación del Evangelio

58. El anuncio de Jesucristo tiene que llegar también a la cultura euro-
pea contemporánea. La evangelización de la cultura debe mostrar también que
hoy, en esta Europa, es posible vivir en plenitud el Evangelio como itinerario
que da sentido a la existencia. Para ello, la pastoral ha de asumir la tarea de
imprimir una mentalidad cristiana a la vida ordinaria: en la familia, la escuela, la
comunicación social; en el mundo de la cultura, del trabajo y de la economía, de
la política, del tiempo libre, de la salud y la enfermedad. Hace falta una serena
confrontación crítica con la actual situación cultural de Europa, evaluando las
tendencias emergentes, los hechos y las situaciones de mayor relieve de nuestro
tiempo, a la luz del papel central de Cristo y de la antropología cristiana.

Hoy, recordando también la fecundidad cultural del cristianismo a lo
largo de la historia de Europa, es preciso mostrar el planteamiento evangélico,
teórico y práctico, de la realidad y del hombre. Además, considerando el gran

105 Cf. ibíd.
106 Discurso al Cuerpo Diplomático (12 enero 1985), 3: AAS 77 (1985), 650
107 Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 2.



739

impacto de las ciencias y los progresos tecnológicos en la cultura y en la socie-
dad de Europa, la Iglesia, con sus instrumentos de profundización teórica y de
iniciativa práctica, está llamada a relacionarse de manera activa con los conoci-
mientos científicos y sus aplicaciones, indicando la insuficiencia y el carácter
inadecuado de una concepción inspirada en el cientificismo, que pretende reco-
nocer validez objetiva solamente al saber experimental, y señalando asimismo
los criterios éticos que el hombre lleva inscritos en su propia naturaleza.108

59. En la tarea de evangelización de la cultura interviene el importante
servicio desarrollado por las escuelas católicas. Es necesario esforzarse para
que se reconozca una libertad efectiva de educación e igualdad jurídica entre las
escuelas estatales y no estatales. Éstas últimas son a veces el único medio para
proponer la tradición cristiana a los que se encuentran alejados de ella. Exhorto
a los fieles implicados en el mundo de la escuela a perseverar en su misión,
llevando la luz de Cristo Salvador en sus actividades educativas específicas,
científicas y académicas.109 Se debe valorar en particular la contribución de los
cristianos dedicados a la investigación o que enseñan en las Universidades: con
su «servicio intelectual», transmiten a las jóvenes generaciones los valores de
un patrimonio cultural enriquecido por dos milenios de experiencia humanista y
cristiana. Convencido de la importancia de las instituciones académicas, pido
también que en las diversas Iglesias particulares se promueva una pastoral uni-
versitaria apropiada, favoreciendo así una respuesta a las actuales necesidades
culturales.110

60. Tampoco puede olvidarse la aportación positiva que supone la valo-
ración de los bienes culturales de la Iglesia. En efecto, éstos pueden ser un
factor peculiar que ayude a suscitar nuevamente un humanismo de inspiración
cristiana. Con una adecuada conservación y un uso inteligente, pueden ser, en
cuanto testimonio vivo de la fe profesada a lo largo de los siglos, un instrumento
válido para la nueva evangelización y la catequesis, e invitar a descubrir el sen-
tido del misterio.

Al mismo tiempo, se han de promover nuevas expresiones artísticas de
la fe mediante un diálogo asiduo con quienes se dedican al arte.111 En efecto, la

108 Cf. Propositio 23.
109 Cf. Propositio 25; Propositio 26, 2.
110 Cf. Propositio 26, 3.
111 Cf. Propositio 27.



740

Iglesia necesita el arte, la literatura, la música, la pintura, la escultura y la arqui-
tectura, porque «debe hacer perceptible, más aún, fascinante en lo posible, el
mundo del espíritu, de lo invisible, de Dios»,112 y porque la belleza artística,
como un reflejo del Espíritu de Dios, es un criptograma del misterio, una invita-
ción a buscar el rostro de Dios hecho visible en Jesús de Nazaret.

Educación de los jóvenes en la fe

61. Animo además a la Iglesia en Europa a dedicar una creciente aten-
ción a la educación de los jóvenes en la fe. Al poner la mirada en el porvenir no
podemos dejar de pensar en ellos: hemos de encontrarnos con la mente, el corazón
y el carácter juvenil, para ofrecerles una sólida formación humana y cristiana.

En toda ocasión en la que participan muchos jóvenes, no es difícil per-
catarse de que hay en ellos actitudes diferenciadas. Se constata el deseo de vivir
juntos para salir del aislamiento, la sed más o menos sentida de lo absoluto; se
ve en ellos una fe oculta que debe ser purificada e impulsa a seguir al Señor; se
nota la decisión de continuar el camino ya emprendido y la exigencia de com-
partir la fe.

62. Para lograrlo hace falta renovar la pastoral juvenil, articulada por
edades y atenta a las distintas condiciones de niños, adolescentes y jóvenes. Es
necesario además dotarla de mayor organicidad y coherencia, escuchando pa-
cientemente las preguntas de los jóvenes, para hacerlos protagonistas de la evan-
gelización y edificación de la sociedad.

En este quehacer hay que promover ocasiones de encuentro entre los
jóvenes, para favorecer un clima de escucha recíproca y oración. No se ha de
tener miedo a ser exigentes con ellos en lo que atañe a su crecimiento espiritual.
Se les debe indicar el camino de la santidad, estimulándolos a tomar decisiones
comprometidas en el seguimiento de Jesús, fortalecidos por una vida
sacramentalmente intensa. De este modo podrán resistir a las seducciones de
una cultura que con frecuencia les propone sólo valores efímeros e incluso con-
trarios al Evangelio, y hacer que ellos mismos sean capaces de manifestar una
mentalidad cristiana en todos los ámbitos de la existencia, incluidos el del ocio y
la diversión.113

112 Carta a los artistas (4 abril 1999), 12: AAS 91 (1999), 1168.
113 Cf. Propositio 7b-c.



741

Tengo aún presente ante mis ojos los rostros alegres de muchos jóvenes,
verdadera esperanza de la Iglesia y del mundo, signo elocuente del Espíritu que
no se cansa de suscitar nuevas energías. Los he encontrado tanto en mi peregri-
nar por diversos Países como en las inolvidables Jornadas Mundiales de la Ju-
ventud.114

Atención a los medios de comunicación social

63. Dada su importancia, la Iglesia en Europa ha de prestar particular
atención al multiforme mundo de los medios de comunicación social. Entre
otras cosas, esto comporta la adecuada formación de los cristianos que trabajan
en ellos y de los usuarios de los mismos, con el fin de alcanzar un buen dominio
de los nuevos lenguajes. Se ha de poner un cuidado especial en la elección de
personas competentes para la comunicación del mensaje a través de estos me-
dios. Es también muy útil el intercambio de informaciones y estrategias entre las
Iglesias sobre los diversos aspectos y sobre las iniciativas concernientes este
tipo de comunicación. Y no se debe descuidar la creación de medios de comu-
nicación social locales, incluso en el ámbito parroquial.

Al mismo tiempo, hay que tratar de introducirse en los procesos de la
comunicación social para hacer que se respete mejor la verdad de la informa-
ción y la dignidad de la persona humana. A este propósito, invito a los católicos
a participar en la elaboración de un código deontológico para todos los que
intervienen en el sector de la comunicación social, dejándose guiar por los crite-
rios que los competentes organismos de la Santa Sede han indicado reciente-
mente,115 y que los Obispos en el Sínodo habían sintetizado así: «Respeto de la
dignidad de la persona humana, de sus derechos, incluido el derecho a la
privacidad; servicio a la verdad, a la justicia y a los valores humanos, culturales
y espirituales; respeto por las diversas culturas, evitando que se diluyan en la
masa, tutela de los grupos minoritarios y de los más débiles; búsqueda del bien
común por encima de intereses particulares o del predominio de criterios exclu-
sivamente económicos».116

114 Cf. Homilía durante la Vigilia de oración celebrada en Tor Vergata, en la XV Jornada
Mundial de la Juventud (19 agosto 2000), 6: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 25
agosto 2000, p. 12.

115 Cf. Consejo Pontificio para las Comunicaciones Sociales, Ética en las comunicaciones sociales,
Ciudad del Vaticano, 4 junio 2000.

116 Propositio 13.



742

Misión ad gentes

64. Un anuncio de Jesucristo y de su Evangelio que se limitara sólo al
contexto europeo mostraría síntomas de una preocupante falta de esperanza. La
obra de evangelización está animada por verdadera esperanza cristiana cuando
se abre a horizontes universales, que llevan a ofrecer gratis a todos lo que se ha
recibido también como don. La misión ad gentes se convierte así en expresión
de una Iglesia forjada por el Evangelio de la esperanza, que se renueva y reju-
venece continuamente. Ésta ha sido la convicción de la Iglesia en Europa a lo
largo de los siglos: innumerables grupos de misioneros y misioneras han anun-
ciado el Evangelio de Jesucristo a las gentes de todo el mundo, yendo al en-
cuentro de otros pueblos y civilizaciones.

El mismo ardor misionero debe animar a la Iglesia en la Europa de
hoy. La disminución de presbíteros y personas consagradas en ciertos Países no
ha de ser impedimento en ninguna Iglesia particular para que asuma las exi-
gencias de la Iglesia universal. Cada una encontrará el modo de favorecer la
preparación a la misión ad gentes, para responder así con generosidad al
clamor que se eleva aún en muchos pueblos y naciones deseosas de conocer
el Evangelio. En otros Continentes, particularmente Asia y África, las Comuni-
dades eclesiales observan todavía a las Iglesias en Europa y esperan que sigan
llevando a cabo su vocación misionera. Los cristianos en Europa no pueden
renunciar a su historia.117

El Evangelio: libro para la Europa de hoy y de siempre

65. Al principio del Gran Jubileo del año 2000, al pasar por la Puerta
Santa levanté ante la Iglesia y al mundo el libro de los Evangelios. Este gesto,
realizado por cada Obispo en las diversas catedrales del mundo, debe indicar el
compromiso que la Iglesia tiene hoy y siempre en nuestro Continente.

Iglesia en Europa, ¡entra en el nuevo milenio con el libro de los Evan-
gelios! Que todos los fieles acojan la exhortación conciliar a «la lectura asidua
de la Escritura para que adquieran la “sublimidad del conocimiento de Cristo
Jesús” (Flp 3, 8), “pues desconocer la Escritura es desconocer a Cristo”».118

117 Cf. Propositio 12.
118 Conc. ecum. Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum, sobre la divina revelación, 25.



743

Que la Sagrada Biblia siga siendo un tesoro para la Iglesia y para todo cristiano:
en el estudio atento de la Palabra encontraremos alimento y fuerza para llevar a
cabo cada día nuestra misión.

¡Tomemos este Libro en nuestras manos! Recibámoslo del Señor que lo
ofrece continuamente por medio de su Iglesia (cf. Ap 10, 8). Devorémoslo (cf.
Ap 10, 9) para que se convierta en vida de nuestra vida. Gustémoslo hasta el
fondo: nos costará, pero nos proporcionará alegría porque es dulce como la miel
(cf. Ap 10, 9-10). Estaremos así rebosantes de esperanza y capaces de comuni-
carla a cada hombre y mujer que encontremos en nuestro camino.

CAPÍTULO IV

CELEBRAR EL EVANGELIO DE LA ESPERANZA

«Al que está sentado en el trono y al Cordero, alabanza, honor, gloria y
potencia por los siglos de los siglos» (Ap 5, 13)

Una comunidad orante

66. Se ha de celebrar el Evangelio de la esperanza, anuncio de la ver-
dad que nos hace libres (cf. Jn 8, 32). Ante el Cordero del Apocalipsis comienza
una liturgia solemne de alabanza y adoración: «Al que está sentado en el trono
y al Cordero, alabanza, honor, gloria y potencia por los siglos de los siglos» (Ap
5, 13). Esta visión, que revela a Dios y el sentido de la historia, tiene lugar «en
el día del Señor» (Ap 1, 10), el día de la resurrección revivido por la asamblea
dominical.

La Iglesia que recibe esta revelación es una comunidad que ora. Oran-
do escucha a su Señor y lo que el Espíritu le dice: ella adora, alaba, da gracias e
invoca la llegada del Señor, «¡Ven, Señor Jesús!» (cf. Ap 22, 16-20), afirmando
así que sólo de Él espera la salvación.

También a ti, Iglesia de Dios que vives en Europa, se te pide que seas
comunidad que ora, celebrando a tu Señor con los Sacramentos, la liturgia y
toda la existencia. En la oración descubrirás la presencia vivificante del Señor.
Así, enraizando en Él cada una de tus acciones, podrás proponer de nuevo a los
europeos el encuentro con Él mismo, esperanza verdadera y la única que puede



744

satisfacer plenamente el anhelo de Dios escondido en las diversas formas de
búsqueda religiosa que retoñan en la Europa contemporánea.

I. Descubrir la liturgia

El sentido religioso en la Europa de hoy

67. No obstante las amplias áreas descristianizadas en el Continente eu-
ropeo, hay signos que ayudan a perfilar el rostro de una Iglesia que, creyendo,
anuncia, celebra y sirve a su Señor. En efecto, no faltan ejemplos de cristianos
auténticos, que viven momentos de silencio contemplativo, participan fielmente
en iniciativas espirituales, viven el Evangelio en su existencia cotidiana y dan
testimonio de él en los diversos ámbitos en que se mueven. Se pueden entrever,
además, muestras de una «santidad de pueblo», que manifiestan cómo en la
Europa actual es posible vivir el Evangelio no sólo en la esfera personal sino
también como una auténtica experiencia comunitaria.

68. Junto con muchos ejemplos de fe genuina, hay también en Europa
una religiosidad vaga y, a veces, desencaminada. Sus manifestaciones son fre-
cuentemente genéricas y superficiales, en ocasiones incluso contrastantes en las
personas mismas de las que proceden. Hay fenómenos claros de fuga hacia el
espiritualismo, el sincretismo religioso y esotérico, una búsqueda de aconteci-
mientos extraordinarios a todo coste, hasta llegar a opciones descarriadas, como
la adhesión a sectas peligrosas o a experiencias pseudoreligiosas.

El deseo difuso de alimento espiritual ha de ser acogido con compren-
sión y purificado. Al hombre que se percata, aunque sea confusamente, de no
poder vivir sólo de pan, la Iglesia ha de presentarle de modo convincente la
respuesta de Jesús al tentador: «No sólo de pan vive el hombre, sino de toda
palabra que sale de la boca de Dios» (Mt 4, 4).

Una Iglesia que celebra

69. En el contexto de la sociedad actual, cerrada con frecuencia a la
trascendencia, sofocada por comportamientos consumistas, presa fácil de anti-
guas y nuevas idolatrías y, al mismo tiempo, sedienta de algo que vaya más allá
de lo inmediato, a la Iglesia en Europa le espera una tarea laboriosa y apasio-
nante a la vez. Consiste en descubrir el sentido del «misterio»; en renovar las



745

celebraciones litúrgicas para que sean signos más elocuentes de la presencia de
Cristo, el Señor; en proporcionar nuevos espacios para el silencio, la oración y
la contemplación; en volver a los Sacramentos, especialmente la Eucaristía y la
Penitencia, como fuente de libertad y de nueva esperanza.

Por eso te dirijo a ti, Iglesia que vives en Europa, una invitación apre-
miante: sé una Iglesia que ora, alaba a Dios, reconoce su absoluta supremacía y
lo exalta con fe gozosa. Descubre el sentido del misterio: vívelo con humilde
gratitud; da testimonio de él con alegría sincera y contagiosa. Celebra la salva-
ción de Cristo: acógela como don que te convierte en sacramento suyo y haz de
tu vida un verdadero culto espiritual agradable a Dios (cf. Rm 12, 1).

Sentido del misterio

70. Algunos síntomas revelan un decaimiento del sentido del misterio en
las celebraciones litúrgicas, que deberían precisamente acercarnos a él. Por tan-
to, es urgente que en la Iglesia se reavive el auténtico sentido de la liturgia.
Ésta, como han recordado los Padres sinodales,119 es instrumento de santifica-
ción, celebración de la fe de la Iglesia y medio de transmisión de la fe. Con la
Sagrada Escritura y las enseñanzas de los Padres de la Iglesia, es fuente viva de
auténtica y sólida espiritualidad. Con ella, como subraya certeramente también
la tradición de las venerables Iglesias de Oriente, los fieles entran en comunión
con la Santísima Trinidad, experimentando su participación en la naturaleza
divina como don de la gracia. La liturgia se convierte así en anticipación de la
bienaventuranza final y participación de la gloria celestial.

71. En las celebraciones hay que poner como centro a Jesús para dejar-
nos iluminar y guiar por Él. En ellas podemos encontrar una de las respuestas
más rotundas que nuestras Comunidades han de dar a una religiosidad ambigua e
inconsistente. La liturgia de la Iglesia no tiene como objeto calmar los deseos y los
temores del hombre, sino escuchar y acoger a Jesús que vive, honra y alaba al Padre,
para alabarlo y honrarlo con Él. Las celebraciones eclesiales proclaman que nuestra
esperanza nos viene de Dios por medio de Jesús, nuestro Señor.

Se trata de vivir la liturgia como acción de la Trinidad. El Padre es
quien actúa por nosotros en los misterios celebrados; Él es quien nos habla, nos

119 Cf. Propositio 14.



746

perdona, nos escucha, nos da su Espíritu; a Él nos dirigimos, lo escuchamos,
alabamos e invocamos. Jesús es quien actúa para nuestra santificación, hacién-
donos partícipes de su misterio. El Espíritu Santo es el que interviene con su
gracia y nos convierte en el Cuerpo de Cristo, la Iglesia.

Se debe vivir la liturgia como anuncio y anticipación de la gloria futura,
término último de nuestra esperanza. Como enseña el Concilio, «en la liturgia
terrena pregustamos y participamos en la Liturgia celeste que se celebra en la
ciudad santa, Jerusalén, hacia la que nos dirigimos como peregrinos [...], hasta
que se manifieste Él, nuestra Vida, y nosotros nos manifestamos con Él en la
gloria».120

Formación litúrgica

72. Aunque se ha avanzado mucho después del Concilio Ecuménico
Vaticano II en vivir el auténtico sentido de la liturgia, todavía queda mucho por
hacer. Es necesaria una renovación continua y una constante formación de to-
dos: ordenados, consagrados y laicos.

La verdadera renovación, más que recurrir a actuaciones arbitrarias, con-
siste en desarrollar cada vez mejor la conciencia del sentido del misterio, de
modo que las liturgias sean momentos de comunión con el misterio grande y
santo de la Trinidad. Celebrando los actos sagrados como relación con Dios y
acogida de sus dones, como expresión de auténtica vida espiritual, la Iglesia en
Europa podrá alimentar verdaderamente su esperanza y ofrecerla a quien la ha
perdido.

73. Para ello se necesita un gran esfuerzo de formación. Ésta se orienta
a favorecer la comprensión del verdadero sentido de las celebraciones de la
Iglesia y requiere, además, una adecuada instrucción sobre los ritos, una autén-
tica espiritualidad y una educación a vivirla en plenitud.121 Por tanto, se ha de
promover más una autentica «mistagogía litúrgica», con la participación activa
de todos los fieles, cada uno según sus propios cometidos, en las acciones sagra-
das, especialmente en la Eucaristía.

120 Const. Sacrosanctum concilium, sobre la sagrada liturgia, 8.
121 Cf. Propositio 14; II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante

disceptationem, III, 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 23.



747

II. Celebrar los Sacramentos

74. Se debe dar gran relieve a la celebración de los Sacramentos, como
acciones de Cristo y de la Iglesia orientadas a dar culto a Dios, a la santificación
de los hombres y la edificación de la Comunidad eclesial. Reconociendo que
Cristo mismo actúa en ellos por medio del Espíritu Santo, los Sacramentos se
deben celebrar con el máximo esmero y poniendo las condiciones apropiadas.
Las Iglesias particulares del Continente han de poner sumo interés en reforzar
su pastoral de los Sacramentos, para que se reconozca su verdad profunda. Los
Padres sinodales han destacado esta exigencia para contrarrestar dos peligros:
por un lado, algunos ambientes eclesiales parecen haber perdido el auténtico
sentido del sacramento y podrían banalizar los misterios celebrados; por otro,
muchos bautizados, por costumbre y tradición, siguen recurriendo a los Sacra-
mentos en momentos significativos de su existencia, pero sin vivir conforme a
las normas de la Iglesia.122

La Eucaristía

75. La Eucaristía, supremo don de Cristo a la Iglesia, hace presente
sacramentalmente el sacrificio de Cristo para nuestra salvación: «La sagrada
Eucaristía, en efecto, contiene todo el bien espiritual de la Iglesia, es decir, Cris-
to mismo, nuestra Pascua».123 La Iglesia, en su peregrinación, acude a ella, «fuen-
te y cima de toda la vida cristiana»,124 encontrando la fuente de toda esperanza.
En efecto, la Eucaristía «da impulso a nuestro camino histórico, poniendo una
semilla de viva esperanza en la dedicación cotidiana de cada uno a sus propias
tareas».125

Todos estamos invitados a confesar la fe en la Eucaristía, «prenda de la
gloria futura», convencidos de que la comunión con Cristo, vivida ahora como
peregrinos en la existencia terrena, anticipa el encuentro supremo del día en que
«seremos semejantes a él, porque le veremos tal cual es» (1 Jn 3, 2). La Eucaris-
tía es «gustar la eternidad en el tiempo», presencia divina y comunión con ella;

122 Cf. Propositio 14, 2&ordf;.
123 Conc. ecum. Vat. II, Decr. Presbyterorum Ordinis, sobre el ministerio y vida de los

presbíteros, 5.
124 Conc. ecum. Vat. II, Const. Dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 11.
125 Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 20: L’Osservatore Romano, ed. semanal

en lengua española, 18 abril 2003, p. 9.



748

memorial de la Pascua de Cristo, es por naturaleza portadora de la gracia en la
historia humana. Abre al futuro de Dios; siendo comunión con Cristo, con su
cuerpo y su sangre, es participación en la vida eterna de Dios.126

La reconciliación

76. Junto con la Eucaristía, el sacramento de la Reconciliación debe
tener también un papel fundamental en la recuperación de la esperanza: «En
efecto, la experiencia personal del perdón de Dios para cada uno de nosotros es
fundamento esencial de toda esperanza respecto a nuestro futuro».127 Una de las
causas del abatimiento que acecha a muchos jóvenes de hoy debe buscarse en la
incapacidad de reconocerse pecadores y dejarse perdonar, una incapacidad de-
bida frecuentemente a la soledad de quien, viviendo como si Dios no existiera,
no tiene a nadie a quien pedir perdón. El que, por el contrario, se reconoce
pecador y se encomienda a la misericordia del Padre celestial, experimenta la
alegría de una verdadera liberación y puede vivir sin encerrarse en su propia
miseria.128 Recibe así la gracia de un nuevo comienzo y encuentra motivos para
esperar.

Es necesario, pues, que se revitalice en la Iglesia en Europa el sacramen-
to de la Reconciliación. Se recuerda, sin embargo, que la forma del Sacramento
es la confesión personal de los pecados seguida de la absolución individual.
Este encuentro entre el penitente y el sacerdote ha de ser favorecido en cual-
quiera de las formas previstas por el rito del Sacramento. Ante la pérdida tan
extendida del sentido del pecado y la creciente mentalidad caracterizada por el
relativismo y el subjetivismo en campo moral, es preciso que en cada comuni-
dad eclesial se imparta una seria formación de las conciencias.129 Los Padres
Sinodales ha insistido en que se reconozca claramente la verdad del pecado
personal y la necesidad del perdón personal de Dios mediante el ministerio del
sacerdote. Las absoluciones colectivas no son un modo alternativo de adminis-
trar el sacramento de la Reconciliación.130

126 Cf. Catequesis en la Audiencia general (25 octubre 2000), 2: Insegnamenti XXIII/2
(2000), 697.

127 Propositio 16.
128 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Relatio ante disceptationem,

III, 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 8 octubre 1999, p. 23.
129 Cf. Propositio 16.
130 Cf. Motu proprio Misericordia Dei (7 abril 2002), 4: AAS 94 (2002), 456-457.



749

77. Me dirijo a los sacerdotes, exhortándolos a ofrecer generosamente la
propia disponibilidad para oír las confesiones y a que ellos mismos den ejem-
plo, acudiendo con regularidad al sacramento de la Penitencia. Les recomiendo
que procuren estar al día en el campo de la teología moral, de modo que sepan
afrontar con competencia los problemas planteados recientemente a la moral
personal y social. Presten una especial atención, además, a las condiciones con-
cretas de vida en que se encuentran los fieles y les ayuden pacientemente a
descubrir las exigencias de la ley moral cristiana, ayudándolos a vivir el Sacra-
mento como un gozoso encuentro con la misericordia del Padre celestial.131

Oración y vida

78. Junto con la celebración Eucarística, hace falta promover también
otras formas de oración comunitaria,132 ayudando a descubrir la relación entre
ésta y la oración litúrgica. En particular, manteniendo viva la tradición de la
Iglesia latina, se han de promover las diversas manifestaciones del culto
eucarístico fuera de la Misa: adoración personal, exposición y procesión, que
se han de concebir como expresión de fe en la presencia real y permanente del
Señor en el Sacramento del altar.133 Se ha de educar a ver una conexión similar
con el misterio eucarístico en la celebración, personal o comunitaria, de la Litur-
gia de las Horas, cuyo valor para los fieles laicos ha sido puesto también de
relieve por el Concilio Vaticano II.134 Se exhorte a las familias a dedicar algún
tiempo a la oración en común, de tal modo que interpreten a la luz del Evangelio
toda la vida matrimonial y familiar. Así, partiendo de quienes se ponen a la
escucha de la Palabra de Dios, se formará una liturgia doméstica que marcará
cada momento de la familia.135

Toda forma de oración comunitaria presupone la oración individual. Entre
la persona y Dios se establece un coloquio franco que se expresa en la alabanza,
el agradecimiento, la súplica al Padre por Jesucristo y en el Espíritu Santo. Nun-
ca se descuide la oración personal, que es como el aire que respira el cristiano. Y
se eduque también a descubrir la relación entre ésta última y la oración litúrgica.

131 Cf. Propositio 16; Carta a los Sacerdotes para el Jueves Santo de 2002 (17 marzo 2002), 4:
AAS 94 (2002), 435-436.

132 Cf. Propositio 14c.
133 Cf. ibíd.
134 Cf. Const. Sacrosanctum concilium, sobre la sagrada liturgia, 100.
135 Cf. Propositio 14c; Propositio 20.



750

79. Se ha de dedicar también una atención especial a la piedad popu-
lar.136 Muy extendida por las diversas regiones de Europa mediante las cofra-
días, procesiones y peregrinaciones a numerosos santuarios, enriquece el itine-
rario del año litúrgico, inspirando usos y costumbres familiares y sociales. To-
das estas formas deben ser consideradas cuidadosamente mediante una pastoral
de promoción y renovación, que les ayude a desarrollar todo lo que es expre-
sión auténtica de la sabiduría del Pueblo de Dios. Lo es ciertamente el Santo
Rosario. En este año dedicado al mismo, me complace recomendar su rezo,
porque «el Rosario, comprendido en su pleno significado, conduce al corazón
mismo de la vida cristiana y ofrece una oportunidad ordinaria y fecunda, espiri-
tual y pedagógica, para la contemplación personal, la formación del Pueblo de
Dios y la nueva evangelización».137

En el campo de la piedad popular hay que vigilar constantemente los
aspectos ambiguos de algunas de sus manifestaciones, preservándo las de des-
viaciones secularistas, consumismos desconsiderados o también de riesgos de
superstición, para mantenerlas dentro de formas auténticas y juiciosas. Se ha de
llevar a cabo una pedagogía apropiada, explicando cómo la piedad popular se
ha vivir siempre en armonía con la liturgia de la Iglesia y vinculada con los
Sacramentos.

80. No se debe olvidar que el «culto espiritual agradable a Dios» (cf.
Rm 12, 1) se realiza ante todo en la existencia cotidiana, vivida en la caridad por
la entrega libre y generosa de uno mismo incluso en momentos de aparente
impotencia. Así, la vida está animada por una esperanza inquebrantable, porque
sólo se apoya en la certeza del poder de Dios y la victoria de Cristo: es una vida
rebosante de consolaciones de Dios, con las cuales hemos de consolar, por nuestra
parte, a cuantos encontramos en nuestro camino (cf. 2 Co 1, 4).

El día del Señor

81. El día del Señor es un momento paradigmático y sumamente evoca-
dor en la celebración del Evangelio de la esperanza.

En el contexto actual, diversas circunstancias hacen difícil que los cris-
tianos vivan plenamente el domingo como día del encuentro con el Señor. No

136 Cf. Propositio 20.
137 Carta ap. Rosarium Virginis Mariae (10 octubre 2002), 3: AAS 95 (2003), 7.



751

es raro que se reduzca a un simple «fin de semana», a un tiempo de mera eva-
sión. Hace falta, pues, una acción pastoral articulada en el ámbito educativo,
espiritual y social, que ayude a vivir su sentidogenuino.

82. Renuevo, por tanto, la invitación a recuperar el sentido más profun-
do del día del Señor,138 para que sea santificado con la participación en la Euca-
ristía y con un descanso lleno de fraternidad y regocijo cristiano. Que se celebre
como centro de todo el culto, preanuncio incesante de la vida sin fin, que reani-
ma la esperanza y alienta en el camino. Por eso no se ha de tener miedo a
defenderlo contra toda insidia y a esforzarse por salvaguardarlo en la organi-
zación del trabajo, de modo que sea un día para el hombre y ventajoso para toda
la sociedad. En efecto, si se priva al domingo de su sentido originario y no es
posible darle un espacio adecuado para la oración, el descanso, la comunión y
la alegría, puede suceder que «el hombre quede cerrado en un horizonte tan
restringido que no le permite ya ver el “cielo”. Entonces, aunque vestido de
fiesta, interiormente es incapaz de “hacer fiesta”».139 Y sin la dimensión de la
fiesta, la esperanza no encontraría un hogar donde vivir.
 

CAPÍTULO V

SERVIR AL EVANGELIO DE LA ESPERANZA

«Conozco tu conducta: tu caridad, tu fe, tu espíritu de servicio,
tu paciencia» (Ap 21, 2)

La vía del amor

83. La palabra que el Espíritu dice a las Iglesias contiene un juicio sobre
su vida. Éste se refiere a hechos y comportamientos. «Conozco tu conducta» es
la introducción que, como un estribillo y con pocas variantes, aparece en las
cartas dirigidas a las siete Iglesias. Cuando las obras resultan positivas, son fruto
de la laboriosidad y la constancia, del saber resistir las dificultades, la tribula-
ción y la pobreza; lo son también de la fidelidad en las persecuciones, de la
caridad, la fe y el servicio. En este sentido, pueden ser entendidas como la des-
cripción de una Iglesia que, además de anunciar y celebrar la salvación que le
viene del Señor, la “vive” en lo concreto.

138 Propositio 14.
139 Carta ap. Dies Domini (31 mayo 1998), 4: AAS 90 (1998), 716.



752

Para servir al Evangelio de la esperanza, la Iglesia que vive en Europa
está llamada también a seguir el camino del amor. Es un camino que pasa a
través de la caridad evangelizadora, el esfuerzo multiforme en el servicio y la
opción por una generosidad sin pausas ni límites.

I. El servicio de la caridad

En la comunión y en la solidaridad

84. Para todo ser humano, la caridad que se recibe y se da es la expe-
riencia originaria de la cual nace la esperanza. «El hombre no puede vivir sin
amor. Él permanece para sí mismo un ser incomprensible, su vida está privada
de sentido si no se le revela el amor, si no se encuentra con el amor, si no lo
experimenta y lo hace propio, si no participa en él vivamente».140

El reto para la Iglesia en la Europa de hoy consiste, por tanto, en ayudar
al hombre contemporáneo a experimentar el amor de Dios Padre y de Cristo en
el Espíritu Santo, mediante el testimonio de la caridad, que tiene en sí misma
una intrínseca fuerza evangelizadora.

En esto consiste en definitiva el «Evangelio», la buena noticia para to-
dos los hombres: «Dios nos ha amado primero» (cf. 1 Jn 4, 10.19); Jesús nos ha
amado hasta el final (cf. Jn 13, 1). Gracias al don del Espíritu, se ofrece a los
creyentes la caridad de Dios, haciéndoles partícipes de su misma capacidad de
amar: la caridad apremia en el corazón de cada discípulo y de toda la Iglesia (cf.
2 Co 5, 14). Precisamente porque se recibe de Dios, la caridad se convierte en
mandamiento para el hombre (cf. Jn 13, 34).

Vivir en la caridad es, pues, un gozoso anuncio para todos, haciendo
visible el amor de Dios, que no abandona a nadie. En definitiva, significa dar al
hombre desorientado razones verdaderas para seguir esperando.

85. Es vocación de la Iglesia, como «signo creíble, aunque siempre in-
adecuado del amor vivido, hacer que los hombres y mujeres se encuentren con
el amor de Dios y de Cristo, que viene a su encuentro».141 La Iglesia, «signo e

140 Carta enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 10: AAS 71 (1979), 274.
141 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 72:

L’Osservatore Romano, 6 de agosto de 1999 - Supl., pp. 15.



753

instrumento de la íntima unión con Dios y de la unidad de todo el género huma-
no»,142 da testimonio del amor cuando las personas, las familias y las comunida-
des viven intensamente el Evangelio de la caridad. En otras palabras, nuestras
comunidades eclesiales están llamadas a ser verdaderas escuelas prácticas de
comunión.

Por su propia naturaleza, el testimonio de la caridad ha de extenderse
más allá de los confines de la comunidad eclesial, para llegar a cada ser huma-
no, de modo que el amor por todos los hombres fomente auténtica solidaridad
en toda la vida social. Cuando la Iglesia sirve a la caridad, hace crecer al mismo
tiempo la «cultura de la solidaridad», contribuyendo así a dar nueva vida a los
valores universales de la convivencia humana.

En esta perspectiva es menester revalorizar el sentido auténtico del
voluntariado cristiano. Naciendo de la fe y siendo alimentado continuamente
por ella, debe saber conjugar capacidad profesional y amor auténtico, impulsan-
do a quienes lo practican a «elevar los sentimientos de simple filantropía a la
altura de la caridad de Cristo; a reconquistar cada día, entre fatigas y cansancios,
la conciencia de la dignidad de cada hombre; a salir al encuentro de las necesi-
dades de las personas iniciando -si es preciso- nuevos caminos allí donde más
urgentes son las necesidades y más escasas las atenciones y el apoyo».143

II. Servir al hombre en la sociedad

Dar esperanza a los pobres

86. Se pide a toda la Iglesia que dé nueva esperanza a los pobres. Para
ella, acogerlos y servirlos significa acoger y servir a Cristo (cf. Mt 25, 40). El
amor preferencial a los pobres es una dimensión necesaria del ser cristiano y del
servicio al Evangelio. Amarlos y mostrarles que son los predilectos de Dios,
significa reconocer que las personas valen por sí mismas, cualesquiera que sean
sus condiciones económicas, culturales o sociales en que se encuentren, ayu-
dándolas a valorar sus propias capacidades.

87. Es preciso también dejarse interpelar por el fenómeno del desem-
pleo, que es una grave plaga social en muchas naciones de Europa. A esto se

142 Conc. ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 1.
143 Carta enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 90: AAS 87 (1995), 503.



754

añaden, además, los problemas relacionados con los crecientes flujos migratorios.
Se pide a la Iglesia hacer presente que el trabajo es un bien del cual toda la
sociedad debe hacerse cargo.

Reiterando los criterios éticos que han de regir el mercado y la econo-
mía, respetando escrupulosamente el puesto central del hombre, la Iglesia no
dejará de intentar el diálogo con las personas responsables, tanto en el ámbito
político, como sindical y empresarial.144 Este diálogo debe orientarse a la edifi-
cación de una Europa entendida como comunidad de gentes y pueblos, comu-
nidad solidaria en la esperanza, no sometida exclusivamente a las leyes del mer-
cado, sino decididamente preocupada por salvaguardar también la dignidad del
hombre en las relaciones económicas y sociales.

88. Se ha de promover también convenientemente la pastoral de los
enfermos. Teniendo en cuenta que la enfermedad es una situación que plantea
cuestiones esenciales sobre el sentido de la vida, el cuidado de los enfermos ha
de ser una de las prioridades «en una sociedad de la prosperidad y la eficiencia,
en una cultura caracterizada por la idolatría del cuerpo, por la supresión del
sufrimiento y el dolor y por el mito de la eterna juventud».145 Para ello se ha de
promover, por un lado, una adecuada presencia pastoral en los diversos lugares
del dolor, por ejemplo, mediante la dedicación de los capellanes de hospitales,
los miembros de asociaciones de voluntariado, las instituciones sanitarias ecle-
siásticas, y, por otro, el apoyo a las familias de los enfermos. Hará falta además
estar al lado del personal médico y auxiliar con medios pastorales adecuados,
para apoyarlo en su delicada vocación al servicio de los enfermos. En efecto,
los agentes sanitarios prestan cada día en su actividad un noble servicio a la
vida. A ellos se les pide que den también a los pacientes una ayuda espiritual
especial, que supone el calor de un autentico contacto humano.

89. Finalmente, no se ha de olvidar que a veces se hace un uso indebido
de los bienes de la tierra. En efecto, al descuidar su misión de cultivar y cuidar
la tierra con sabiduría y amor (cf. Gn 2, 15), el hombre ha devastado en muchas
zonas bosques y llanuras, contaminado las aguas, hecho irrespirable el aire,
alterado los sistemas hidrogeológicos y atmosféricos y desertificado grandes
superficies.

144 Cf. Propositio 33.
145 Propositio 35.



755

También en este caso, servir al Evangelio de la esperanza quiere decir
empeñarse de un modo nuevo en un correcto uso de los bienes de la tierra,146

llamando la atención para que, además de tutelar los ambientes naturales, se
defienda la calidad de la vida de las personas y se prepare a las generaciones
futuras un entorno más conforme con el proyecto del Creador.

La verdad sobre el matrimonio y la familia

90. La Iglesia en Europa, en todos sus estamentos, ha de proponer con
fidelidad la verdad sobre el matrimonio y la familia.147 Es una necesidad que
siente de manera apremiante, porque sabe que dicha tarea le compete por la
misión evangelizadora que su Esposo y Señor le ha confiado y que hoy se
plantea con especial urgencia. En efecto, son muchos los factores culturales,
sociales y políticos que contribuyen a provocar una crisis cada vez más evidente
de la familia. Comprometen en buena medida la verdad y dignidad de la perso-
na humana y ponen en tela de juicio, desvirtuándola, la idea misma de familia.
El valor de la indisolubilidad matrimonial se tergiversa cada vez más; se recla-
man formas de reconocimiento legal de las convivencias de hecho, equiparándolas
al matrimonio legítimo; no faltan proyectos para aceptar modelos de pareja en
los que la diferencia sexual no se considera esencial.

En este contexto, se pide a la Iglesia que anuncie con renovado vigor
lo que el Evangelio dice sobre el matrimonio y la familia, para comprender
su sentido y su valor en el designio salvador de Dios. En particular, es pre-
ciso reafirmar dichas instituciones como provienentes de la voluntad de Dios.
Hay que descubrir la verdad de la familia como íntima comunión de vida y
amor,148 abierta a la procreación de nuevas personas, así como su dignidad
de «iglesia doméstica» y su participación en la misión de la Iglesia y en la
vida de la sociedad.

91. Según los Padres sinodales, se ha de reconocer que muchas familias,
en la existencia cotidiana vivida en el amor, son testigos visibles de la presencia
de Jesús, que las acompaña y sustenta con el don de su Espíritu. Para apoyarlas
en este camino, se debe profundizar la teología y la espiritualidad del matrimo-
nio y de la familia; proclamar con firmeza e integridad, manifestándolo con

146 Cf. Propositio 36.
147 Cf. Propositio 31.
148 Cf. Conc. ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 48.



756

ejemplos convincentes, la verdad y la belleza de la familia fundada en el matri-
monio de un hombre y una mujer, entendido como unión estable y abierta al
don de la vida; promover en todas las comunidades eclesiales una adecuada y
orgánica pastoral familiar. Asimismo, hay que ofrecer con solicitud materna por
parte de la Iglesia una ayuda a los que se encuentran en situaciones difíciles,
como por ejemplo, las madres solteras, personas separadas, divorciadas o hijos
abandonados. En todo caso, conviene suscitar, acompañar y sostener el justo
protagonismo de las familias, individualmente o asociadas, en la Iglesia y en la
sociedad, y esforzarse para que los Estados y la Unión Europea misma promue-
van auténticas y adecuadas políticas familiares.149

92. Se ha de prestar una atención particular a que los jóvenes y los no-
vios reciban una educación al amor, mediante programas específicos de prepa-
ración al sacramento del Matrimonio, que les ayuden a llegar a su celebración
viviendo en castidad. En su labor educativa, la Iglesia mostrará su solicitud
acompañando a los recién casados después de la celebración del matrimonio.

93. Finalmente, la Iglesia ha de acercarse también, con bondad materna,
a las situaciones matrimoniales en las que fácilmente puede decaer la esperanza.
En particular, «ante tantas familias rotas, la Iglesia no se siente llamada a expre-
sar un juicio severo e indiferente, sino más bien a iluminar los diversos dramas
humanos con la luz de la palabra de Dios, acompañada por el testimonio de su
misericordia. Con este espíritu, la pastoral familiar trata de aliviar también las
situaciones de los creyentes que se han divorciado y vuelto a casar civilmente.
No están excluidos de la comunidad; al contrario, están invitados a participar en
su vida, recorriendo un camino de crecimiento en el espíritu de las exigencias
evangélicas. La Iglesia, sin ocultarles la verdad del desorden moral objetivo en
el que se hallan y de las consecuencias que derivan de él para la práctica
sacramental, quiere mostrarles toda su cercanía materna».150

94. Si para servir al Evangelio de la esperanza es necesario prestar una
atención adecuada y prioritaria a la familia, es igualmente indudable que las
familias mismas tienen que realizar una tarea insustituible respecto al Evange-
lio de la esperanza. Por eso, con confianza y afecto a todas las familias cristianas
que viven en Europa, les renuevo la invitación: «¡Familias, sed lo que sois!».

149 Cf. Propositio 31.
150  Discurso en el tercer encuentro mundial de las Familias con ocasión de su Jubileo (14

octubre 2000), 6: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 20 octubre 2000, p. 6.



757

Vosotras sois la representación viva de la caridad de Dios: en efecto, tenéis la
«misión de custodiar, revelar y comunicar el amor, como reflejo vivo y partici-
pación real del amor de Dios por la humanidad y del amor de Cristo Señor por
la Iglesia su esposa».151

Sois el «santuario de la vida [...]: el ámbito donde la vida, don de Dios,
puede ser acogida y protegida de manera adecuada contra los múltiples ataques
a que está expuesta, y puede desarrollarse según las exigencias de un auténtico
crecimiento humano».152

Sois el fundamento de la sociedad, en cuanto lugar primordial de la
«humanización» de la persona y de la convivencia civil,153 modelo para instau-
rar relaciones sociales vividas en el amor y la solidaridad.

¡Sed vosotras mismas testimonio creíble del Evangelio de la esperanza!
Porque sois «gaudium et spes».154

Servir al Evangelio de la vida

95. El envejecimiento y la disminución de la población que se advierte
en muchos Países de Europa es motivo de preocupación; en efecto, la disminución
de los nacimientos es síntoma de escasa serenidad ante el propio futuro; manifiesta
claramente una falta de esperanza y es signo de la «cultura de la muerte» que
invade la sociedad actual.155

Junto con la disminución de la natalidad, se han de recordar otros signos
que contribuyen a delinear el eclipse del valor de la vida y a desencadenar una
especie de conspiración contra ella. Entre ellos se ha de mencionar con tristeza,
ante todo, la difusión del aborto, recurriendo incluso a productos químico-
farmacéuticos que permiten efectuarlo sin tener que acudir al médico y eludir
cualquier forma de responsabilidad social; ello es favorecido por la existencia
en muchos Estados del Continente de legislaciones permisivas de un acto que

151 Exhort. ap. Familiaris consortio, sobre la misión de la familia en el mundo actual (22 noviembre
1981), 17: AAS 74 (1982), 99-100.

152 Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 39: AAS 83 (1991), 842.
153 Cf. Exhort. ap. postsinodal Christifideles laici (30 diciembre 1988), 40: AAS 81 (1989), 469.
154 Cf. Discurso en el Primer Encuentro Mundial con las Familias (8 octubre 1994), 7: AAS 87

(1995), 587.
155 Cf. Propositio 32.



758

es siempre un «crimen nefando»156 y un grave desorden moral. Tampoco se
pueden olvidar los atentados perpetrados por la «intervención sobre los embriones
humanos que, aun buscando fines en sí mismos legítimos, comportan
inevitablemente su destrucción», o mediante el uso incorrecto de técnicas
diagnósticas prenatales puestas al servicio no de terapias a veces posibles sino
«de una mentalidad eugenésica, que acepta el aborto selectivo».157

Se ha de citar también la tendencia, detectada en algunas partes de
Europa, a creer que se puede permitir poner conscientemente punto final a la
propia vida o a la de otro ser humano: de aquí la difusión de la eutanasia,
encubierta o abiertamente practicada, para la cual no faltan peticiones y tristes
ejemplos de legalización.

96. Ante este estado de cosas, es necesario «servir al Evangelio de la
vida» incluso mediante una «movilización general de las conciencias y un común
esfuerzo ético, para poner en práctica una gran estrategia en favor de la vida».158

Éste es un gran reto que se debe afrontar con responsabilidad, convencidos de
que «el futuro de la civilización europea depende en gran parte de la decidida
defensa y promoción de los valores de la vida, núcleo de su patrimonio cul-
tural»; 159 se trata, pues, de devolver a Europa su verdadera dignidad, que consiste
en ser un lugar donde cada persona ve afirmada su incomparable dignidad.

Hago mías, pues, estas palabras de los Padres sinodales: «El Sínodo de
los Obispos europeos anima a las comunidades cristianas a ser evangelizadoras
de la vida. Anima a los matrimonios y familias cristianas a ayudarse mutuamente
a ser fieles a su misión de colaboradores de Dios en la procreación y educación
de nuevas criaturas; aprecia todo intento de reaccionar al egoísmo en el ámbito
de la transmisión de la vida, fomentado por falsos modelos de seguridad y
felicidad; pide a los Estados y a la Unión Europea que actúen políticas
clarividentes que promuevan las condiciones concretas de vivienda, trabajo y
servicios sociales, idóneas para favorecer la constitución de la familia, la
realización de la vocación a la maternidad y a la paternidad, y, además, aseguren
a la Europa de hoy el recurso más precioso: los europeos del mañana».160

156 Conc. ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 51.
157 Carta enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 63: AAS 87 (1995), 473.
158 Ibíd., 95, l.c., 509.
159 Discurso al nuevo Embajador de Noruega ante la Santa Sede (25 marzo 1995): Insegnamenti

XVIII/1 (1995), 857.
160 Propositio 32.



759

Construir una ciudad digna del hombre

97. La caridad diligente nos apremia a anticipar el Reino futuro. Por eso
mismo colabora en la promoción de los auténticos valores que son la base de
una civilización digna del hombre. En efecto, como recuerda el Concilio Vaticano
II, «los cristianos, en su peregrinación hacia la ciudad celeste, deben buscar y
gustar las cosas de arriba; esto no disminuye nada, sino que más bien aumenta,
la importancia de su tarea de trabajar juntamente con todos los hombres en la
edificación de un mundo más humano».161 La espera de los cielos nuevos y de
la tierra nueva, en vez de alejarnos de la historia, intensifica la solicitud por la
realidad presente, donde ya ahora crece una novedad, que es germen y figura
del mundo que vendrá.

Animados por estas certezas de fe, esforcémonos en construir una ciudad
digna del hombre. Aunque no sea posible establecer en la historia un orden
social perfecto, sabemos sin embargo que cada esfuerzo sincero por construir
un mundo mejor cuenta con la bendición de Dios, y que cada semilla de justicia
y amor plantado en el tiempo presente florece para la eternidad.

98. La Doctrina Social de la Iglesia tiene una función inspiradora en la
construcción de una ciudad digna del hombre. En efecto, con ella la Iglesia
plantea al Continente europeo la cuestión de la calidad moral de su civilización.
Tiene origen, por una parte, en el encuentro del mensaje bíblico con la razón y,
por otra, con los problemas y las situaciones que afectan a la vida del hombre y
la sociedad. Con el conjunto de los principios que ofrece, dicha doctrina
contribuye a poner bases sólidas para una convivencia en la justicia, la verdad,
la libertad y la solidaridad. Orientada a defender y promover la dignidad de la
persona, fundamento no sólo de la vida económica y política, sino también de la
justicia social y de la paz, se muestra capaz de dar soporte a los pilares maestros
del futuro del Continente.162 En esta misma doctrina se encuentran las bases
para poder defender la estructura moral de la libertad, de manera que se proteja
la cultura y la sociedad europea tanto de la utopía totalitaria de una «justicia sin
libertad», como de una «libertad sin verdad», que comporta un falso concepto
de «tolerancia», precursoras ambas de errores y horrores para la humanidad,
como muestra tristemente la historia reciente de Europa misma.163

161 Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 57.
162 Cf. Propositio 28; I Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Declaración

final (13 diciembre 1991), 2: Ench. Vat. 10, nn. 659-669.
163 Cf. Propositio 23.



760

99. La Doctrina Social de la Iglesia, por su relación intrínseca con la
dignidad de la persona, está formulada para ser entendida también por los que
no pertenecen a la comunidad de los creyentes. Es urgente, pues, difundir su
conocimiento y estudio, superando la ignorancia que se tiene de ella incluso entre
los cristianos. Lo exige la nueva Europa en vías de construcción, necesitada de
personas educadas según estos valores y dispuestas a trabajar con ahínco en la
realización del bien común. Es necesaria la presencia de laicos cristianos que, en las
diversas responsabilidades de la vida civil, de la economía, la cultura, la salud, la
educación y la política, trabajen para infundir en ellas los valores del Reino.164

Hacia una cultura de la acogida

100. Entre los retos que tiene hoy el servicio al Evangelio de la esperanza
se debe incluir el creciente fenómeno de la inmigración, que llama en causa la
capacidad de la Iglesia para acoger a toda persona, cualquiera que sea su pueblo
o nación de pertenencia. Estimula también a toda la sociedad europea y sus
instituciones a buscar un orden justo y modos de convivencia respetuosos de
todos y de la legalidad, en un proceso de posible integración.

Teniendo en cuenta el estado de miseria, de subdesarrollo o también de
insuficiente libertad, que por desgracia caracteriza aún a diversos Países y son
algunas de las causas que impulsan a muchos a dejar su propia tierra, es preciso
un compromiso valiente por parte de todos para realizar un orden económico
internacional más justo, capaz de promover el auténtico desarrollo de todos los
pueblos y de todos los Países.

101. Ante el fenómeno de la inmigración, se plantea en Europa la cuestión
de su capacidad para encontrar formas de acogida y hospitalidad inteligentes.
Lo exige la visión «universal» del bien común: hace falta ampliar las perspectivas
hasta abarcar las exigencias de toda la familia humana. El fenómeno mismo de
la globalización reclama apertura y participación, si no quiere ser origen de
exclusión y marginación sino más bien de participación solidaria de todos en la
producción e intercambio de bienes.

Todos han de colaborar en el crecimiento de una cultura madura de la
acogida que, teniendo en cuenta la igual dignidad de cada persona y la obligada

164 Cf. Propositio 28.



761

solidaridad con los más débiles, exige que se reconozca a todo migrante los
derechos fundamentales. A las autoridades públicas corresponde la
responsabilidad de ejercer el control de los flujos migratorios considerando las
exigencias del bien común. La acogida debe realizarse siempre respetando las
leyes y, por tanto, armonizarse, cuando fuere necesario, con la firme represión
de los abusos.

102. También es necesario tratar de individuar posibles formas de
auténtica integración de los inmigrados acogidos legítimamente en el tejido so-
cial y cultural de las diversas naciones europeas.

Esto exige que no se ceda a la indiferencia sobre los valores humanos
universales y que se salvaguarde el propio patrimonio cultural de cada nación.
Una convivencia pacífica y un intercambio de la propia riqueza interior harán
posible la edificación de una Europa que sepa ser casa común, en la que cada
uno sea acogido, nadie se vea discriminado y todos sean tratados, y vivan
responsablemente, como miembros de una sola gran familia.

103. Por su parte, la Iglesia está llamada a «continuar su actividad, creando
y mejorando cada vez más sus servicios de acogida y su atención pastoral con
los inmigrados y refugiados»,165 para que se respeten su dignidad y libertad, y
se favorezca su integración.

En particular, no se debe olvidar una atención pastoral específica a la
integración de los inmigrantes católicos, respetando su cultura y la peculiaridad
de su tradición religiosa. Para ello se han de favorecer contactos entre las Iglesias
de origen de los inmigrados y las que los acogen, con el fin de estudiar formas
de ayuda que pueden prever también la presencia entre los inmigrados de
presbíteros, consagrados y agentes de pastoral, adecuadamente formados,
procedentes de sus países.

El servicio al Evangelio exige, además, que la Iglesia, defendiendo la
causa de los oprimidos y excluidos, pida a las autoridades políticas de los
diversos Estados y a los responsables de las Instituciones europeas que
reconozcan la condición de refugiados a los que huyen del propio país de origen
por estar en peligro su vida, y favorezcan el retorno a su patria; y que se creen,

165 Propositio 34.



762

además, la condiciones necesarias para que se respete la dignidad de todos los
inmigrados y se defiendan sus derechos fundamentales.166

III. ¡Optemos por la caridad!

104. La llamada a vivir la caridad activa, dirigida por los Padres sinodales
a todos los cristianos del Continente europeo,167 es una síntesis lograda de un
auténtico servicio al Evangelio de la esperanza. Ahora te la propongo a ti, Iglesia
de Cristo que vives en Europa. Que las alegrías y esperanzas, las tristezas y
angustias de los europeos de hoy, sobre todo de los pobres y de los que sufren,
sean tus alegrías y esperanzas, tus tristezas y angustias, y que nada de lo
genuinamente humano deje de tener eco en tu corazón. Observa a Europa y su
rumbo con la simpatía de quien aprecia todo elemento positivo, pero que, al
mismo tiempo, no cierra los ojos ante lo que es incoherente con el Evangelio y
lo denuncia con energía.

105. Iglesia en Europa, acoge cotidianamente con renovado frescor el
don de la caridad que Dios te ofrece y de la que te hace capaz. Aprende el
contenido y la dimensión del amor. Que seas la Iglesia de las bienaventuranzas,
siempre en conformidad con Cristo (cf. Mt 5, 1-12).

Que, libre de obstáculos y dependencias, seas pobre y amiga de los más
pobres, acogedora de cada persona y atenta a toda forma, antigua o nueva, de pobreza.

Purificada constantemente por la bondad del Padre, reconoce en la actitud
de Jesús, que ha defendido siempre la verdad mostrándose al mismo tiempo
misericordioso con los pecadores, la norma suprema de tu actividad.

En Jesús, en cuyo nacimiento se anunció la paz (cf. Lc 2, 14); en Él, que
con su muerte ha abatido toda enemistad (cf. Ef 2, 14) y nos ha dado la paz
verdadera (cf. Jn 14, 27), hazte artífice de paz, invitando a tus hijos a que dejen
purificar su corazón de cualquier hostilidad, egoísmo y partidismo, favoreciendo
en toda circunstancia el diálogo y el respeto recíproco.

166 Cf. Congregación para los Obispos, Instr. Nemo est (22 agosto 1969), 16: AAS 61 (1969),
621-622; Código de Derecho Canónico, can. 294 y 518; Código de los Cánones de las Iglesias Orientales,
can. 280 § 1.

167 Cf. II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 11.



763

En Jesús, justicia de Dios, nunca te canses de denunciar toda forma de
injusticia. Viviendo en el mundo con los valores del Reino venidero, serás Iglesia
de la caridad, darás tu contribución indispensable para edificar en Europa una
civilización cada vez más digna del hombre.
 

CAPÍTULO VI

EL EVANGELIO DE LA ESPERANZA PARA UNA NUEVA
EUROPA

«Vi la Ciudad Santa, la nueva Jerusalén,  que bajaba del cielo» (Ap 21, 2)

El Resucitado está siempre con nosotros

106. El Evangelio de la esperanza que resuena en el Apocalipsis abre el
corazón a la contemplación de la novedad realizada por Dios: «Luego vi un
cielo nuevo y una tierra nueva –porque el primer cielo y la primera tierra
desaparecieron, y el mar no existe ya» (Ap 21, 1). Dios mismo la proclama con
una palabra que explica la visión apenas descrita: «Mira que hago un mundo
nuevo» (Ap 21, 5).

La novedad de Dios –plenamente comprensible sobre el fondo de las
cosas viejas, llenas de lágrimas, luto, lamentos, preocupación y muerte (cf. Ap
21, 4)– consiste en salir de la condición de pecado y sus consecuencias en que
se encuentra la humanidad; es el nuevo cielo y la nueva tierra, la nueva Jerusalén,
en contraposición a un cielo y una tierra viejos, a un orden de cosas anticuado y
a una Jerusalén decrépita, atormentada por sus rivalidades.

Para la construcción de la ciudad del hombre no es indiferente la imagen
de la nueva Jerusalén que baja «del cielo, de junto a Dios, engalanada como una
novia ataviada para su esposo» (Ap 21, 2), y que se refiere directamente al
misterio de la Iglesia. Es una imagen que habla de una realidad escatológica: va
más allá de todo lo que el hombre puede hacer; es un don de Dios que se cumplirá
en los últimos tiempos. Pero no es una utopía: es una realidad ya presente. Lo
indica el verbo en presente usado por Dios –«Mira que hago un mundo nuevo» (Ap
21, 5)–, el cual precisa aun: «Hecho está» (Ap 21, 6). En efecto, Dios ya está
actuando para renovar el mundo; la Pascua de Jesús es ya la novedad de Dios.
Ella hace nacer la Iglesia, anima su existencia y renueva y transforma la historia.



764

107. Esta novedad empieza a tomar forma ante todo en la comunidad
cristiana, que ya ahora «es la morada de Dios con los hombres» (Ap 21, 3), en
cuyo seno Dios ya actúa, renovando la vida de los que se someten al soplo del
Espíritu. Para el mundo la Iglesia es signo e instrumento del Reino que se hace
presente ante todo en los corazones. Un reflejo de esta misma novedad se
manifiesta también en cada forma de convivencia humana animada por el
Evangelio. Se trata de una novedad que interpela a la sociedad en cada momento
de la historia y en cada lugar de la tierra, y particularmente a la sociedad europea,
que desde hace tantos siglos escucha el Evangelio del Reino inaugurado por
Jesús.

I. La vocación espiritual de Europa

Europa promotora de los valores universales

108. La historia del Continente europeo se caracteriza por el influjo
vivificante del Evangelio. «Si dirigimos la mirada a los siglos pasados, no
podemos por menos de dar gracias al Señor porque el Cristianismo ha sido en
nuestro Continente un factor primario de unidad entre los pueblos y las culturas,
y de promoción integral del hombre y de sus derechos».168

No se puede dudar de que la fe cristiana es parte, de manera radical y
determinante, de los fundamentos de la cultura europea. En efecto, el cristianismo
ha dado forma a Europa, acuñando en ella algunos valores fundamentales. La
modernidad europea misma, que ha dado al mundo el ideal democrático y los
derechos humanos, toma los propios valores de su herencia cristiana. Más que
como lugar geográfico, se la puede considerar como «un concepto
predominantemente cultural e histórico, que caracteriza una realidad nacida
como Continente gracias también a la fuerza aglutinante del cristianismo, que
ha sabido integrar a pueblos y culturas diferentes, y que está íntimamente
vinculado a toda la cultura europea».169

La Europa de hoy, en cambio, en el momento mismo en que refuerza y
amplía su propia unión económica y política, parece sufrir una profunda crisis
de valores. Aunque dispone de mayores medios, da la impresión de carecer de

168 Homilía durante la misa de clausura de la II Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos
(23 octubre 1999), 5: AAS 92 (2000), 179.

169 Propositio 39.



765

impulso para construir un proyecto común y dar nuevamente razones de
esperanza a sus ciudadanos.

El nuevo rostro de Europa

109. En el proceso de transformación que está viviendo, Europa está
llamada, ante todo, a reencontrar su verdadera identidad. En efecto, aunque se
haya formado como una realidad muy diversificada, ha de construir un modelo
nuevo de unidad en la diversidad, comunidad de naciones reconciliada, abierta
a los otros continentes e implicada en el proceso actual de globalización.

Para dar nuevo impulso a la propia historia, tiene que «reconocer y
recuperar con fidelidad creativa los valores fundamentales que el cristianismo
ha contribuido de manera determinante a adquirir y que pueden sintetizarse en
la afirmación de la dignidad trascendente de la persona humana, del valor de la
razón, de la libertad, de la democracia, del Estado de Derecho y de la distinción
entre política y religión».170

110. La Unión Europea sigue ampliándose. En ella están llamados a
participar a corto o largo plazo todos los pueblos que comparten su misma
herencia fundamental. Es de esperar que dicha expansión se haga de manera
respetuosa con todos, valorando sus peculiaridades históricas y culturales, sus
identidades nacionales y la riqueza de las aportaciones que vengan de los nuevos
miembros, poniendo en práctica más consistentemente los principios de
subsidiariedad y solidaridad.171 En el proceso de integración del Continente, es
de importancia capital tener en cuenta que la unión no tendrá solidez si queda
reducida sólo a la dimensión geográfica y económica, pues ha de consistir ante
todo en una concordia sobre los valores, que se exprese en el derecho y en la
vida.

Promover la solidaridad y la paz en el mundo

111. Decir “Europa” debe querer decir “apertura”. Lo exige su propia
historia, a pesar de no estar exenta de experiencias y signos opuestos: «En
realidad, Europa no es un territorio cerrado o aislado; se ha construido yendo,

170 Ibíd.
171 Cf. ibíd.; Propositio 28.



766

más allá de los mares, al encuentro de otros pueblos, otras culturas y otras
civilizaciones».172 Por eso debe ser un Continente abierto y acogedor, que siga
realizando en la actual globalización no sólo formas de cooperación económica,
sino también social y cultural.

Hay una exigencia a la cual el Continente debe responder positivamente
para que su rostro sea verdaderamente nuevo: «Europa no puede encerrarse en
sí misma. No puede ni debe desinteresarse del resto del mundo; por el contrario,
debe ser plenamente consciente de que otros países y otros continentes esperan
de ella iniciativas audaces, para ofrecer a los pueblos más pobres los medios
para su desarrollo y su organización social, y para construir un mundo más justo
y más fraterno».173 Para realizar adecuadamente esto será necesario «una
reorientación de la cooperación internacional, con vistas a una nueva cultura
de la solidaridad. Pensada como germen de paz, la cooperación no puede
reducirse a la ayuda y a la asistencia, menos aún buscando las ventajas del
rendimiento de los recursos puestos a disposición. Por el contrario, la cooperación
debe expresar un compromiso concreto y tangible de solidaridad, de modo que
convierta a los pobres en protagonistas de su desarrollo y permita al mayor número
posible de personas fomentar, dentro de las circunstancias económicas y políticas
concretas en las que viven, la creatividad propia del ser humano, de la que
depende también la riqueza de las naciones».174

112. Además, Europa debe convertirse en parte activa en la promoción
y realización de una globalización “en la” solidaridad. A ésta, como una
condición, se debe añadir una especie de globalización “de la” solidaridad y
de sus correspondientes valores de equidad, justicia y libertad, con la firme
convicción de que el mercado tiene que ser «controlado oportunamente por las
fuerzas sociales y por el Estado, de manera que se garantice la satisfacción de
las exigencias fundamentales de toda la sociedad».175

La Europa que nos ha legado la historia ha experimentado, sobre todo
en el último siglo, la imposición de ideologías totalitarias y de nacionalismos

172 Carta a los participantes en la Asamblea Plenaria del Consejo de las Conferencias episcopales
de Europa (16 octubre 2000), 7: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 27 octubre
2000, p. 2.

173  Ibíd.
174 Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz del año 2000 (8 diciembre 1999), 17: AAS 92

(2000), 367-368.
175 Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 35: AAS 83 (1991), 837.



767

exasperados que, ofuscando la esperanza de los hombres y los pueblos del
Continente, han alimentado conflictos dentro de las naciones y entre las naciones
mismas, hasta llegar a la tragedia inmensa de las dos guerras mundiales.176 Las
beligerancias étnicas más recientes, que han ensangrentado de nuevo el
Continente europeo, han mostrado también a todos lo frágil que es la paz, la
necesidad de un compromiso activo por parte de todos y que sólo puede
garantizarse abriendo nuevas perspectivas de contactos, de perdón y
reconciliación entre las personas, los pueblos y las naciones.

Ante este estado de cosas, Europa, con todos sus habitantes, ha de
comprometerse incansablemente a construir la paz dentro de sus fronteras y en
el mundo entero. A este respeto, se debe recordar, «de una parte, que las diferencias
nacionales han de ser mantenidas y cultivadas como fundamento de la solidaridad
europea y, de otra, que la propia identidad nacional no se realiza si no es en
apertura con los demás pueblos y por la solidaridad con ellos».177

II. La construcción europea

El papel de las Instituciones europeas

113. En el proceso de diseñar el nuevo rostro del Continente, en muchos
aspectos resulta determinante el papel de las instituciones internacionales,
vinculadas y operativas principalmente en territorio europeo, que han contribuido
a marcar el curso de la historia sin embarcarse en operaciones de carácter militar.
A este propósito deseo mencionar ante todo la Organización para la Seguridad
y la Cooperación en Europa, que se ocupa de mantener la paz y la estabilidad,
inclusive a través de la protección y promoción de los derechos humanos y de
las libertades fundamentales, y se ocupa también de la cooperación económica
y ambiental.

Está luego el Consejo de Europa, del que forman parte los Estados que
han suscrito la Convención Europea para la salvaguardia de los derechos
humanos fundamentales de 1950 y la Carta social de 1961. Anexa a éste se
encuentra el Tribunal europeo de los derechos del hombre. Ambas Instituciones
se proponen, mediante la cooperación política, social, jurídica y cultural, así

176 Cf. Propositio 39.
177 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Instrumentum laboris, n. 85:

L’Osservatore Romano, 6 de agosto de 1999 - Supl., pp. 17; cf. Propositio 39.



768

como con la promoción de los derechos humanos y la democracia, la realización
de la Europa de la libertad y de la solidaridad. Finalmente, la Unión Europea,
con su Parlamento, el Consejo de Ministros y la Comisión, propone un modelo
de integración que se va perfeccionando con vistas a la adopción, en su día, de
una Constitución fundamental común. Dicho organismo tiene el objetivo de
realizar una mayor unidad política, económica y monetaria entre los Estados
miembros, tanto los actuales como los que entrarán a formar parte. En su
diversidad y desde la identidad específica de cada una de ellas, las Instituciones
europeas mencionadas promueven la unidad del Continente y, más
profundamente aún, están al servicio del hombre.178

114. Junto con los Padres Sinodales, pido a las Instituciones europeas y
a cada uno de los Estados de Europa179 que reconozcan que un buen ordenamiento
de la sociedad debe basarse en auténticos valores éticos y civiles, compartidos
lo más posible por los ciudadanos, haciendo notar que dichos valores son
patrimonio, en primer lugar, de los diversos cuerpos sociales. Es importante que
las Instituciones y cada uno de los Estados reconozcan que, entre estos cuerpos
sociales, están también las Iglesias, las Comunidades eclesiales y las demás
organizaciones religiosas. Con mayor razón aún, cuando ya existen antes de la
fundación de las naciones europeas, éstas no se pueden reducir a meras entidades
privadas, sino que actúan con un peso institucional específico que merece ser
tomado en seria consideración. En el desarrollo de sus tareas, las instituciones
estatales y europeas han de actuar conscientes de que sus ordenamientos jurídicos
serán plenamente respetuosos de la democracia en la medida en que prevean
formas de «sana cooperación» 180 con las Iglesias y las organizaciones religiosas.

A luz de lo que acabo de resaltar, deseo dirigirme una vez más a los
redactores del tratado constitucional europeo para que figure en él una referencia
al patrimonio religioso y, especialmente, cristiano de Europa. Respetando
plenamente el carácter laico de las Instituciones, espero que se reconozcan, sobre
todo, tres elementos complementarios: el derecho de las Iglesias y de las
comunidades religiosas a organizarse libremente, en conformidad con los propios
estatutos y convicciones; el respeto de la identidad específica de las Confesiones
religiosas y la previsión de un diálogo reglamentado entre la Unión Europea y

178 Cf. Discurso a la Oficina de la Presidencia del Parlamento Europeo (5 abril 1979):
Insegnamenti, II/1 (1979), 796-799.

179 Cf. Propositio 37.
180 Conc. ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 76.



769

las Confesiones mismas; el respeto del estatuto jurídico del que ya gozan las
Iglesias y las instituciones religiosas en virtud de las legislaciones de los Estados
miembros de la Unión.181

115. Las Instituciones europeas tienen como objetivo declarado la tutela
de los derechos de la persona humana. Con este cometido contribuyen a construir
la Europa de los valores y del derecho. Los Padres sinodales han interpelado a
los responsables europeos diciendo: «Alzad la voz cuando se violen los derechos
humanos de los individuos, de las minorías y de los pueblos, comenzando por
el derecho a la libertad religiosa; reservad la mayor atención a todo lo que
concierne a la vida humana desde su concepción hasta la muerte natural, y la
familia fundada en el matrimonio: éstas son las bases sobre las que se apoya la
casa común europea; [...] afrontad, según la justicia y la equidad, y con sentido
de gran solidaridad, el fenómeno creciente de las migraciones, convirtiéndolas
en un nuevo recurso para el futuro europeo; esforzaos para que a los jóvenes se
les garantice un futuro verdaderamente humano con el trabajo, la cultura, la
educación en los valores morales y espirituales».182

La Iglesia para la nueva Europa

116. Europa necesita una dimensión religiosa. Para ser “nueva”,
análogamente a lo se dice de la “ciudad nueva” del Apocalipsis (cf. 21, 2), tiene
que dejarse tocar por la mano de Dios. En efecto, la esperanza de construir un
mundo más justo y más digno del hombre, no puede prescindir de la convicción
de que nada valdrían los esfuerzos humanos si no fueran acompañados por la
ayuda divina, porque «si el Señor no construye la casa, en vano se afanan los
albañiles» (Sal 127[126], 1). Para que Europa pueda edificarse sobre bases
sólidas, necesita apuntalarse sobre los valores auténticos, que tienen su
fundamento en la ley moral universal, inscrita en el corazón de todo hombre.
«Los cristianos no sólo pueden unirse a todos los hombres de buena voluntad
para trabajar en la construcción de este gran proyecto, sino que, más aún, están
invitados a ser su alma, mostrando el verdadero sentido de la organización de la
ciudad terrena».183

181 Cf. Discurso al Cuerpo diplomático ante la Santa Sede (13 enero 2003), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 17 enero 2003, p. 3.

182 II Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Mensaje final, 6: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, p. 11.

183 Carta a los participantes en la Asamblea Plenaria del Consejo de las Conferencias episcopales
de Europa (16 octubre 2000), 4: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 27 octubre
2000, p. 2.



770

La Iglesia católica, una y universal, aunque presente en la multiplicidad
de las Iglesias particulares, puede ofrecer una contribución única a la edificación
de una Europa abierta al mundo. En efecto, en la Iglesia católica se da un modelo
de unidad esencial en la diversidad de las expresiones culturales, la conciencia
de pertenecer a una comunidad universal que hunde sus raíces, pero no se agota,
en las comunidades locales, el sentido de lo que une, más allá de lo que
diferencia.184

117. En las relaciones con los poderes públicos, la Iglesia no pide volver
a formas de Estado confesional. Al mismo tiempo, deplora todo tipo de laicismo
ideológico o separación hostil entre las instituciones civiles y las confesiones
religiosas.

Por su parte, en la lógica de una sana colaboración entre comunidad
eclesial y sociedad política, la Iglesia católica está convencida de poder dar
una contribución singular al proyecto de unificación, ofreciendo a las
instituciones europeas, en continuidad con su tradición y en coherencia con las
indicaciones de su doctrina social, la aportación de comunidades creyentes que
tratan de llevar a cabo el compromiso de humanizar la sociedad a partir del
Evangelio, vivido bajo el signo de la esperanza. Con esta óptica, es necesaria
una presencia de cristianos, adecuadamente formados y competentes, en las
diversas instancias e Instituciones europeas, para contribuir, respetando los
procedimientos democráticos correctos y mediante la confrontación de las
propuestas, a delinear una convivencia europea cada vez más respetuosa de
cada hombre y cada mujer y, por tanto, conforme al bien común.

118. La Europa que se va construyendo como “unión”, impulsa también
a los cristianos hacia la unidad, para ser verdaderos testigos de esperanza. En
este contexto, se debe continuar y desarrollar el intercambio de dones que en la
última década ha tenido significativas manifestaciones. Realizado entre
comunidades con historias y tradiciones diferentes, lleva a estrechar vínculos
más duraderos entre las Iglesias en los diversos países y a su enriquecimiento
mutuo mediante encuentros, confrontaciones y ayudas recíprocas. En particu-
lar, se debe valorar la contribución aportada por la tradición cultural y espiritual
de las Iglesias Católicas Orientales.185

184 Cf. I Asamblea especial para Europa del Sínodo de los Obispos, Declaración final (13
diciembre 1991), 10: Ench. Vat. 13, n. 669.

185 Cf. Propositio 22.



771

Un papel importante para el crecimiento de esta unidad puede ser
desarrollado por los organismos continentales de comunión eclesial, que esperan
tener un mayor desarrollo.186 Entre éstos se ha de dar un puesto significativo al
Consejo de las Conferencias Episcopales Europeas, el cual ha de proveer, en el
ámbito del Continente, «a la promoción de una comunión cada vez más intensa
entre las diócesis y las Conferencias Episcopales Nacionales, al incremento de
la colaboración ecuménica entre los cristianos, a la superación de los obstáculos
que constituyen una amenaza para el futuro de la paz y del progreso de los
pueblos, y a la consolidación de la colegialidad afectiva y efectiva y de la
“communio” jerárquica».187 Se ha de reconocer también el servicio de la
Comisión de los Episcopados de la Comunidad Europea que, siguiendo el
proceso de consolidación y ampliación de la Unión Europea, favorece la
información mutua y coordina las iniciativas pastorales de las Iglesias europeas
implicadas.

119. La consolidación de la unión en el seno del Continente europeo
estimula a los cristianos a cooperar en el proceso de integración y reconciliación
mediante un diálogo teológico, espiritual, ético y social.188 En efecto, en la Europa
«que está en camino hacia la unidad política ¿podemos admitir que precisamente
la Iglesia de Cristo sea un factor de desunión y de discordia? ¿No sería éste uno
de los mayores escándalos de nuestro tiempo?».189

Desde el Evangelio un nuevo impulso para Europa

120. Europa necesita un salto cualitativo en la toma de conciencia de su
herencia espiritual. Este impulso sólo puede darlo desde una nueva escucha del
Evangelio de Cristo. Corresponde a todos los cristianos comprometerse en
satisfacer este hambre y sed de vida.

Por eso, «la Iglesia siente el deber de renovar con vigor el mensaje de
esperanza que Dios le ha confiado» y reitera a Europa: «“El Señor, tu Dios, está
en medio de ti como poderoso salvador” (So 3, 17). Su invitación a la esperanza
no se basa en una ideología utópica [...]. Por el contrario, es el imperecedero

186 Cf. ibíd.
187 Discurso a los Presidentes de las Conferencias Episcopales Europeas (16 abril 1993), 5:

AAS 86 (1994), 229.
188 Cf. Propositio 39d.
189  Homilía durante la celebración ecuménica con ocasión del Sínodo para Europa (7 diciembre

1991), 6: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 13 diciembre 1991, p. 18.



772

mensaje de salvación proclamado por Cristo [...] (cf. Mc 1, 15). Con la autoridad
que le viene de su Señor, la Iglesia repite a la Europa de hoy: Europa del tercer
milenio, que “no desfallezcan tus manos” (So 3, 16), no cedas al desaliento, no
te resignes a modos de pensar y vivir que no tienen futuro, porque no se basan
en la sólida certeza de la Palabra de Dios».190

Renovando esta invitación a la esperanza, también hoy te repito, Europa,
que estás comenzando el tercer milenio, «vuelve a encontrarte. Sé tú misma.
Descubre tus orígenes. Aviva tus raíces».191 A lo largo de los siglos has recibido
el tesoro de la fe cristiana. Ésta fundamenta tu vida social sobre los principios
tomados del Evangelio y su impronta se percibe en el arte, la literatura, el
pensamiento y la cultura de tus naciones. Pero esta herencia no pertenece
solamente al pasado; es un proyecto para el porvenir que se ha de transmitir a las
generaciones futuras, puesto que es el cuño de la vida de las personas y los
pueblos que han forjado juntos el Continente europeo.

121. ¡No temas! El Evangelio no está contra ti, sino en tu favor. Lo
confirma el hecho de que la inspiración cristiana puede transformar la integración
política, cultural y económica en una convivencia en la cual todos los europeos
se sientan en su propia casa y formen una familia de naciones, en la que otras
regiones del mundo pueden inspirarse con provecho.

¡Ten confianza! En el Evangelio, que es Jesús, encontrarás la esperanza
firme y duradera a la que aspiras. Es una esperanza fundada en la victoria de
Cristo sobre el pecado y sobre la muerte. Él ha querido que esta victoria sea para
tu salvación y tu gozo.

¡Ten seguridad! ¡El Evangelio de la esperanza no defrauda! En las
vicisitudes de tu historia de ayer y de hoy, es luz que ilumina y orienta tu
camino; es fuerza que te sustenta en las pruebas; es profecía de un mundo
nuevo; es indicación de un nuevo comienzo; es invitación a todos, creyentes
o no, a trazar caminos siempre nuevos que desemboquen en la «Europa del
espíritu», para convertirla en una verdadera «casa común» donde se viva
con alegría.
 

190 Homilía durante la apertura de la II Asamblea Especial para Europa del Sínodo de los
Obispos (1 octubre 1999), 3: AAS 92 (2000), 174-175.

191  Discurso a las Autoridades europeas y los Presidentes de las Conferencias episcopales de
Europa (Santiago de Compostela, 9 noviembre 1982), 4: AAS 75 (1983), 330.



773

CONCLUSIÓN

CONSAGRACIÓN A MARÍA

«Una gran señal apareció en el cielo: una Mujer, vestida del sol» (Ap 12, 1)

La mujer, el dragón y el niño

122. El proceso histórico de la Iglesia va acompañado por «signos» que
están a la vista de todos, pero que necesitan una interpretación. Entre ellos, el
Apocalipsis pone «una gran señal» aparecida en el cielo, que habla de la lucha
entre la mujer y el dragón.

La mujer vestida de sol que está para dar a luz entre los dolores del parto
(cf. Ap 12, 1-2), puede ser considerada como el Israel de los profetas que
engendra al Mesías «que ha de regir a todas las naciones con cetro de hierro»
(Ap 12, 5; cf. Sal 2, 9). Pero es también la Iglesia, pueblo de la nueva Alianza, a
merced de la persecución y, sin embargo, protegida por Dios. El dragón es «la
Serpiente antigua, el llamado Diablo y Satanás, el seductor del mundo entero»
(Ap 12, 9). La lucha es desigual: parece tener ventaja el dragón, por su arrogancia
ante la mujer inerme y dolorida. En realidad, quien resulta vencedor es el hijo
que la mujer da a luz. En esta contienda hay una certeza: el gran dragón ya ha
sido derrotado, «fue arrojado a la tierra y sus Ángeles fueron arrojados con él»
(Ap 12, 9). Lo han vencido Cristo, Dios hecho hombre, con su muerte y
resurrección, y los mártires «gracias a la sangre del Cordero y a la palabra de
testimonio que dieron, porque despreciaron su vida ante la muerte» (Ap 12, 11).
Y, aunque el dragón continúe su lucha, no hay que temer porque ya ha sido
derrotado.

123. Ésta es la certeza que anima a la Iglesia en su camino, mientras en
la mujer y en el dragón reconoce su historia de siempre. La mujer que da a luz al
hijo varón nos recuerda también a la Virgen María, sobre todo en el momento en
que, traspasada por el dolor a los pies de la Cruz, engendra de nuevo al Hijo
como vencedor del príncipe de este mundo. Es confiada a Juan y éste, a su vez,
confiado a Ella (cf. Jn 19, 26- 27), convirtiéndose así en Madre de la Iglesia.
Merced al vínculo especial que une a María con la Iglesia y a la Iglesia con
María, se aclara mejor el misterio de la mujer: «Pues María, presente en la Iglesia
como madre del Redentor, participa maternalmente en aquella “dura batalla contra



774

el poder de las tinieblas” que se desarrolla a lo largo de toda la historia humana.
Y por esta identificación suya eclesial con la “mujer vestida de sol” (Ap 12, 1),
se puede afirmar que “la Iglesia en la beatísima Virgen ya llegó a la perfección,
por la que se presenta sin mancha ni arruga”».192

124. Por tanto, toda la Iglesia dirige su mirada a María. Gracias a la
gran multitud de santuarios marianos diseminados por todas las naciones del
Continente, la devoción a María es muy viva y extendida entre los pueblos
europeos.

Iglesia en Europa, continua, pues, contemplando a María y reconoce
que ella está «maternalmente presente y partícipe en los múltiples y complejos
problemas que acompañan hoy la vida de los individuos, de las familias y de las
naciones», y que es auxiliadora del «pueblo cristiano en la lucha incesante entre
el bien y el mal, para que “no caiga” o, si cae, “se levante”».193

Oración a María, madre de la esperanza

125. En esta contemplación, animada por auténtico amor, María se nos
presenta como figura de la Iglesia que, alentada por la esperanza, reconoce la
acción salvadora y misericordiosa de Dios, a cuya luz comprende el propio
camino y toda la historia. Ella nos ayuda a interpretar también hoy nuestras
vicisitudes bajo la guía de su Hijo Jesús. Criatura nueva plasmada por el Espíritu
Santo, María hace crecer en nosotros la virtud de la esperanza.

A ella, Madre de la esperanza y del consuelo, dirigimos confiadamente
nuestra oración: pongamos en sus manos el futuro de la Iglesia en Europa y de
todas las mujeres y hombres de este Continente:

María, Madre de la esperanza,
¡camina con nosotros!
Enséñanos a proclamar al Dios vivo;
ayúdanos a dar testimonio de Jesús,
el único Salvador;
haznos serviciales con el prójimo,

192 Carta enc. Redemptoris Mater (25 marzo 1987), 47: AAS 79 (1987), 426.
193  ibíd., 52: l.c., 432; cf. Propositio 40.



775

acogedores de los pobres, artífices de justicia,
constructores apasionados
de un mundo más justo;
intercede por nosotros que actuamos
en la historia
convencidos de que el designio
del Padre se cumplirá.
Aurora de un mundo nuevo,
¡muéstrate Madre de la esperanza
y vela por nosotros!
Vela por la Iglesia en Europa:
que sea trasparencia del Evangelio;
que sea auténtico lugar de comunión;
que viva su misión
de anunciar, celebrar y servir
el Evangelio de la esperanza
para la paz y la alegría de todos.
Reina de la Paz,
¡protege la humanidad del tercer milenio!
Vela por todos los cristianos:
que prosigan confiados por la vía de la unidad,
como fermento
para la concordia del Continente.
Vela por los jóvenes,
esperanza del mañana:
que respondan generosamente
a la llamada de Jesús;
Vela por los responsables de las naciones:
que se empeñen en construir una casa común,
en la que se respeten la dignidad
y los derechos de todos.
María, ¡danos a Jesús!
¡Haz que lo sigamos y amemos!
Él es la esperanza de la Iglesia,
de Europa y de la humanidad.
Él vive con nosotros,
entre nosotros, en su Iglesia.
Contigo decimos



776

«Ven, Señor Jesús» (Ap 22,20):
Que la esperanza de la gloria
infundida por Él en nuestros corazones
dé frutos de justicia y de paz.

Roma, en San Pedro, 28 de junio de 2003, Vigilia de la Solemnidad de
San Pedro y San Pablo, vigésimo quinto de Pontificado.
 

JOANNES PAULUS PP. II



777

MENSAJE PARA LA 37ª JORNADA MUNDIAL
DE LAS COMUNICACIONES SOCIALES

Los medios de comunicación social al servicio
de la auténtica paz a la luz de la “Pacem in terris”

1 de Junio de 2003

Queridos hermanos y hermanas:

1. La Encíclica Pacem in terris del Beato Papa Juan XXIII llegó como
un faro de esperanza para los hombres y mujeres de buena voluntad en los
oscuros días de la Guerra Fría. Al afirmar que la auténtica paz requiere “guardar
íntegramente el orden establecido por Dios.” (Pacem in terris, 1), el Santo Pa-
dre señaló la verdad, la justicia, la caridad y la libertad como los pilares de una
sociedad pacífica (ibid., 37).

El creciente poder que adquirían los modernos medios de comunicación
social fue parte importante del trasfondo de la Encíclica. El Papa Juan XXIII
tenía muy en cuenta esos medios cuando llamaba a la “serena objetividad” en el
uso de los “medios de información que la técnica ha introducido” y que “tanto
sirven para fomentar y extender el mutuo conocimiento de los pueblos”; él des-
acreditaba “los sistemas de información que, violando los preceptos de la ver-
dad y la justicia, hieren la fama de cualquier país” (ibid., 90).



778

2. Hoy, mientras recordamos el cuadragésimo aniversario de Pacem in
terris, la división de los pueblos en bloques contrapuestos es casi sólo un re-
cuerdo doloroso, pero todavía la paz, la justicia y la estabilidad social están
ausentes en muchas partes del mundo. El terrorismo, el conflicto en Medio Oriente
y otras regiones, las amenazas y contra-amenazas, la injusticia, la explotación y
las violaciones a la dignidad y la santidad de la vida humana, tanto antes como
después del nacimiento, son realidades que causan consternación en nuestros
días.

Mientras tanto ha crecido enormemente el poder de los medios para
moldear las relaciones humanas e influenciar la vida política y social, tanto para
el bien como para el mal. De aquí la permanente actualidad del tema elegido
para la trigésima séptima Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales:
“Los medios de comunicación al servicio de la auténtica paz, a la luz de la
Pacem in terris”. El mundo de los medios tiene todavía mucho que aprender
del mensaje del Beato Papa Juan XXIII.

3. Los Medios y la verdad. La exigencia moral fundamental de toda
comunicación es el respeto y el servicio a la verdad. La libertad de buscar y
decir la verdad es un elemento esencial de la comunicación humana, no sólo
en relación con los hechos y la información, sino también y especialmente
sobre la naturaleza y destino de la persona humana, respecto a la sociedad y
el bien común, respecto a nuestra relación con Dios. Los medios masivos
tienen una irrenunciable responsabilidad en este sentido, pues constituyen
la escena donde hoy en día se intercambian las ideas y donde los pueblos
pueden crecer en el conocimiento mutuo y la solidaridad. Es por eso que el
Papa Juan XXIII defendió el derecho a “buscar la verdad libremente y, dentro
de los límites del orden moral y el bien común, manifestar y difundir las propias
opiniones”, todo ello como condición necesaria para la paz social (Pacem in
terris, 12).

De hecho, con frecuencia los medios prestan un valiente servicio a la
verdad; pero a veces funcionan como agentes de propaganda y desinformación
al servicio de intereses estrechos o de prejuicios de naturaleza nacional, étnica,
racial o religiosa, de avidez material o de falsas ideologías de tendencias diver-
sas. Ante las presiones que empujan a la prensa a tales errores, es imprescindible
una resistencia ante todo por parte de los propios hombres y mujeres de los
medios, pero también de la Iglesia y otros grupos responsables.



779

4. Los Medios y la justicia. El Beato Papa Juan XXIII tuvo palabras
elocuentes en la Pacem in terris sobre el bien común universal -“el bien univer-
sal, es decir, el que afecta a toda la familia humana” (nº 132)- en el que cada
individuo y todos los pueblos tienen el derecho de compartirlo.

La proyección global de los medios comporta especiales responsabili-
dades en este aspecto. Si bien es cierto que los medios suelen pertenecer a gru-
pos con intereses propios, privados y públicos, la naturaleza intrínseca de su
impacto en la vida requiere que no favorezcan la división entre los grupos -
por ejemplo en el nombre de la lucha de clases, del nacionalismo exacerba-
do, de la supremacía racial, la limpieza étnica u otros similares-. Enfrentar a
unos contra otros en nombre de la religión es un error particularmente grave
contra la verdad y la justicia, como lo es el tratamiento discriminador de las
creencias religiosas, pues éstas pertenecen al espacio más profundo de la digni-
dad y libertad personal.

Cuando realizan una crónica cuidadosa de los hechos, explicando bien
los temas y presentando honradamente los diversos puntos de vista, los medios
cumplen su grave deber de impulsar la justicia y la solidaridad en las relaciones
humanas a todos los niveles de la sociedad. Esto no significa quitar importancia
a las injusticias y divisiones, sino ir a sus raíces para que puedan ser comprendi-
das y sanadas.

5. Los medios y la libertad. La libertad es una condición previa de la
verdadera paz, así como uno de sus más preciosos frutos. Los medios sirven a la
libertad sirviendo a la verdad, y por el contrario, obstruyen la libertad en la
medida en que se alejan de la verdad y difunden falsedades o crean un clima de
reacciones emotivas incontroladas ante los hechos. Sólo cuando la sociedad
tiene libre acceso a una información veraz y suficiente, puede dedicarse a bus-
car el bien común y respaldar una responsable autoridad pública.

Si los medios están para servir a la libertad, ellos mismos deben ser li-
bres y usar correctamente esa libertad. Su situación privilegiada les obliga a
estar por encima de las meras preocupaciones comerciales y servir a las verda-
deras necesidades e intereses de la sociedad. Si bien existen normativas públi-
cas sobre los medios, adecuadas a la defensa del bien común, a veces el control
gubernamental no lo es. En particular los reporteros y comentaristas tienen el
grave deber de seguir las indicaciones de su conciencia moral y resistir a las



780

presiones que les empujan a “adaptar” la verdad para satisfacer las exigencias
de los poderes económicos o políticos.

En concreto es necesario, no sólo encontrar el modo de garantizar a los
sectores más débiles de la sociedad el acceso a la información que necesitan,
sino también asegurar que no sean excluidos de un papel efectivo y responsable
en la toma de decisiones sobre los contenidos de los medios, y en la determina-
ción de las estructuras y líneas de conducta de las comunicaciones sociales.

6. Los medios y el amor. “La ira del hombre nunca realiza la justicia de
Dios” (Santiago 1,20). En el clímax de la Guerra Fría, el Beato Papa Juan XXIII
expresó un pensamiento que aunaba la sencillez con una gran profundidad so-
bre lo que comportaba el camino de la paz: “Es necesario que la norma suprema
que hoy se sigue para mantener la paz sea sustituida por otra completamente
distinta, en virtud de la cual se reconozca que una paz internacional verdadera y
constante no puede apoyarse en el equilibrio de las fuerzas militares, sino única-
mente en la confianza recíproca” (Pacem in terris, 113). 

Los medios de comunicación son actores clave en el mundo actual, y
tienen un papel inmenso que realizar para construir aquella confianza. Su poder
es tal, que en poco tiempo pueden suscitar una reacción pública positiva o nega-
tiva hacia los eventos, según sus intereses. El público sensato se dará cuenta de
que un poder tan enorme requiere los más altos niveles de compromiso con la
verdad y el bien. En este sentido los hombres y mujeres de los medios están
especialmente obligados a contribuir a la paz en todas las partes del mundo
derribando las barreras de la desconfianza, impulsando la reflexión sobre el
punto de vista de los otros, y esforzándose siempre por aunar a los pueblos y las
naciones en un entendimiento y respeto mutuo; y más allá de la comprensión y
el respeto, ¡en la reconciliación y la misericordia!. “Allá donde dominan el odio
y la sed de venganza, allá donde la guerra lleva sufrimiento y muerte de los
inocentes, es necesaria la gracia de la misericordia para apaciguar las mentes y
los corazones y construir la paz” (Homilía en el Santuario de la Divina Miseri-
cordia en Cracovia-Lagiewiniki, 17 de agosto 2002, nº 5).

Aunque todo esto parezca un enorme desafío, de ningún modo es pedir
demasiado a los hombres y mujeres de los medios. Tanto por vocación como
por profesión, están llamados a ser agentes de paz, de justicia, de libertad y de
amor, contribuyendo con su importante labor a un orden social “basado en la



781

verdad, establecido de acuerdo con las normas de la justicia, sustentado y hen-
chido por la caridad, y realizado bajo los auspicios de la libertad” (Pacem in
terris, 167). Por ello mi oración en esta Jornada Mundial de las Comunicacio-
nes sociales se eleva para que los hombres y las mujeres de los medios asuman
más que nunca el desafío de su vocación: servir al bien común universal. De
ello dependen, en gran medida, su realización personal y la paz y felicidad del
mundo. Que Dios los bendiga, les ilumine y les fortalezca. 

Desde el Vaticano, 24 de enero de 2003, Fiesta de San Francisco de
Sales.

Joannes Paulus II



782

HOY DOMINGO

HOJA LITÚRGICA DE LA DIÓCESIS DE MADRID

1. La Hoja está concebida como medio semanal de formación litúrgica, con el fin de preparar
la Misa dominical o profundizar después de su celebración. Es la única Hoja litúrgica concebida
primordialmente para los fieles y comunidades religiosas.

2. Sirve de manera especial a los miembros de los equipos de litúrgica y para los que ejercen
algún ministerio en la celebración. También ayuda eficazmente al sacerdote celebrante para
preparar la eucaristía y la homilía.

3. En cada suscripción se incluye para el sacerdote celebrante una hoja con moniciones
para cada domingo y observaciones de pastoral litúrgica para los diferentes tiempos y celebracio-
nes especiales.

4. En muchas parroquias de Madrid se coloca junto a la puerta de entrada del templo, con el
fin de que los fieles puedan recogerla y depositar un donativo, si lo creen oportuno. Son muchos
los fieles que agradecen este servicio dominical.

NORMAS GENERALES DE FUNCIONAMIENTO

- SUSCRIPCIÓN MÍNIMA: 25 ejemplares semanales (1.300 ejemplares año).

- ENVÍOS: 8 DOMINGOS ANTICIPADAMENTE (un mes antes de la entrada
en vigor).
Hasta 25 ejemplares se mandan por Correos.
Desde 50-75-100-150-200 etc. ejemplares los lleva un repartidor.

- COBRO: Domiciliación bancaria o talón bancario.
Suscripción de 25 a 75 ejemplares se cobran de una sola vez

(Junio).
Resto de suscripciones en dos veces (Junio y Diciembre).
El pago se efectua cuando se han enviado ya los ejemplares del
primer semestre.

- DATOS ORIENTATIVOS:  25 ejemplares año . . . 133 Euros (mes 11,08 Euros)
 50 ejemplares año . . . 266 Euros (mes 22,17 Euros)
100 ejemplares año . . . 500 Euros (mes 41,67 Euros)

- SUSCRIPCIONES: Servicio Editorial del Arzobispado de Madrid.
c/ Bailén, 8
Telfs.: 91 454 64 00 - 27
28071 Madrid



783



784


